
 1 

 
 
 
 
 
 
 
 

MARZO 2012 

“…cercherà che perfezionino 
il bene cominciato ” 
 
 
Invocazione allo Spirito Santo 
di Papa Paolo VI 
 
Spirito Santo, dammi un cuore grande e 
aperto alla tua silenziosa e forte parola 
ispiratrice; chiuso a tutte le ambizioni me-
schine; contrario a qualsiasi spregevole com-
petizione umana, compenetrato dal senso  
della santa Chiesa. 
 

Un cuore grande e desideroso di farsi simile 
al Cuore del Signore Gesù. 
Un cuore grande e forte per amare tutti,  
servire tutti e soffrire per tutti. 
Un cuore grande e forte per superare tutte le  
prove, tutto il tedio, tutta la stanchezza,  
ogni disillusione e offesa. 
 

Un cuore grande e forte, costante fino al  
sacrificio, quando sarà necessario. 
Un cuore la cui felicità è palpitare con il Cuo-
re di Cristo, e compiere umilmente, fedel-
mente e virilmente la volontà del Padre.   
Amen! 

                                          
La Parola di Dio. 
Dalla  Lettera di San Paolo ai Filippesi 2,1-8 
 

“Se c'è pertanto qualche consolazione in Cri-
sto, se c'è conforto derivante dalla carità, se 
c'è qualche comunanza di spirito, se ci sono 
sentimenti di amore e di compassione, ren-
dete piena la mia gioia con l'unione dei vostri 

spiriti, con la stessa carità, con i medesimi 
sentimenti.  Non fate nulla per spirito di riva-
lità o per vanagloria, ma ciascuno di voi, con 
tutta umiltà, consideri gli altri superiori a se 
stesso,  senza cercare il proprio interesse, ma 
anche quello degli altri. Abbiate in voi gli 
stessi sentimenti che furono in Cristo Gesù, 
il quale, pur essendo di natura divina, non 
considerò un tesoro geloso la sua ugua-
glianza con Dio; ma spogliò se stesso, assu-
mendo la condizione di servo e divenendo 
simile agli uomini; apparso in forma umana, 
umiliò se stesso facendosi obbediente fino 
alla morte e alla morte di croce.” 
        
 Riflessione 
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     
 

Abbiate in voi gli stessi sentimenti che 
furono in Cristo Gesù. Modello unico, indi-
scusso, perenne del servizio è Cristo Gesù. Il 
cristiano deve guardare a Lui come all’unico 
suo Maestro di vita. Maestro è uno solo. 
Perché? Gli altri hanno imitato Cristo secon-
do il dono ricevuto, secondo la volontà di Dio 
manifestata, secondo il suo divino progetto, 
rivelato loro. Noi non siamo chiamati a fare 
ciò che loro hanno fatto. Questa non è imi-
tazione. Siamo chiamati a studiare il modo 
come si sono rapportati a Cristo, loro unico 
Maestro, perché anche noi ci possiamo rap-
portare secondo verità. Cristo è il modello 
universale nel servizio, è il Maestro di tutti. 
Gli altri dobbiamo guardarli come coloro che 
hanno imitato il Maestro, insegnandoci che 
l’imitazione di Cristo è possibile. Loro ci inse-
gnano solo questa verità: imitare Cristo si 
può. Se si può, bisogna andare alla sua scuo-
la, frequentarlo, vederlo agire, studiare i 
suoi tratti, osservare ogni sua parola, scor-
gere nel fondo di ogni sua azione, chiedersi il 
perché ha agito in quel mondo e non altri-
menti, lasciandosi in questo aiutare dallo Spi-
rito Santo e trarre tutte quelle conclusioni 
che poi devono diventare in noi dei principi 
santi per un retto agire. Nasce in chi vuole 
imitare Cristo la contemplazione di Cristo, 
l’osservazione di Lui, lo studio di Lui, la me-
ditazione su di Lui, la riflessione su di Lui. 



 2 

Cristo è da scrutare, osservare, contemplare, 
frequentare, esaminare, leggere, studiare, 
ascoltare, vedere, toccare anche, ove fosse 
possibile, stare sempre accanto a Lui, per 
apprendere anche le più piccole sfumature 
di un servizio che deve essere sempre con-
forme alla volontà di Dio, in una sempre più 
grande perfezione d’amore e di verità. Tutto 
questo si può fare ad una condizione: che 
realmente scegliamo Cristo come unico no-
stro Maestro e che vogliamo con profonda 
convinzione andare alla sua scuola per impa-
rare il servizio secondo Dio. Se non c’è la scel-
ta e manca la convinzione, tutto si svolgerà in 
una mortificante superficialità che tanto male 
arreca al buon andamento di una comunità 
cristiana. Paolo vuole che i Filippesi abbiano 
in loro gli stessi sentimenti che furono in Cri-
sto Gesù. Quali furono questi sentimenti? 
Paolo non lascia alla nostra immaginazione 
precisare o cogliere quali furono questi senti-
menti. Non vuole che nulla di terreno si inse-
risca in una questione così delicata per la no-
stra vita di comunità e di testimonianza di-
nanzi al mondo intero. Lui specifica ogni cosa. 
Purtroppo non ogni cosa da lui specificata è 
rettamente compresa e soprattutto giusta-
mente spiegata, colta nel suo vero, autentico 
significato. Poiché molti delle parole di Paolo 
ne hanno fatto un uso non santo, è più che 
giusto che nella presentazione dei sentimenti 
di Cristo e nella loro spiegazione, si presti 
molta attenzione e soprattutto ogni cosa sia 
detta e compresa secondo le regole della 
retta fede e della sana dottrina, che è patri-
monio della Chiesa universale, e che non può 
essere soggetto all’arbitrio di questo o di 
quello, anche se con buone intenzioni. La 
verità è una cosa, le buone intenzioni sono 
altra cosa. Non c’è mai buona intenzione, 
quando viene contraffatta la verità. In questo 
caso o si tratta di ignoranza e bisogna to-
glierla, oppure di cattiva coscienza, e in que-
sto caso c’è bisogno di tanta conversione in 
modo che nel cristiano vi sia sempre una co-
scienza retta, santamente formata, santa-
mente incamminata sulla sequela di Cristo 
Gesù. Mons. Costantino Di Bruno 
 

                                                                                                                                                                                                                                                

Formazione del Laico 
Canossiano 

 

Lettura e riflessione: 
Statuto n°13-14-15, pagg. 23-25 
La riflessione può essere arricchita dalle let-
ture proposte di seguito. 
 
“ La formazione è opera del Padre, che vuole 
riprodurre in ciascuno l’immagine del suo 
Figlio… Così il processo formativo del Laico 
Canossiano si attua anzitutto per la forza 
dello Spirito… ” 
 
“Io il Signore ti ho chiamato… ti ho preso per 
mano, ti ho formato …”    Is 42,6 
“Signore tu sei nostro Padre; noi siamo 
argilla e Tu Colui che ci dà forma, tutti noi 
siamo opera delle tue mani” Is 64,7  
 

Sono alcune tra le tante citazioni bibliche che 
ribadiscono che l’uomo è stato formato da 
Dio. Guardando al significato etimologico del 
termine formazione, cioè dare forma, si pre-
suppone un’opera, un’azione formativa da 
parte di un soggetto capace di strutturare, ri-
comporre quelle funzioni e potenzialità che 
non hanno una forma precisa ma che co-
stituiscono in germe l’individualità di ognu-
no. Da credenti sappiamo di portare il segno 
dell’azione formatrice di Dio, ma compren-
diamo pure che quel germe che ci ha dato 
forma esige nutrimento e cura affinché noi 
possiamo conformarci a Cristo secondo l’ori-
ginalità di ciascuno. 
 

“Tutta la vita è sotto il segno della costante 
azione formatrice di Dio, anche la forma-
zione iniziale va proposta e accolta nella 
prospettiva più ampia della formazione per-
manente”. 
 

La necessità della formazione viene ribadita 
sovente dalla Chiesa nei suoi documenti e più 
questi sono recenti più insistente ne diventa 
la richiesta, segno evidente che la formazione 
viene percepita come garanzia di un laicato 
responsabile. Ne vediamo alcuni passaggi: il 



 3 

primo ci viene offerto dal Catechismo della 
Chiesa Cattolica, là dove si parla di coscienza 
morale, si sottolinea il dovere di una forma-
zione; il secondo lo ricaviamo dal Concilio 
Vaticano II, precisamente dal Decreto sull’A-
postolato dei Laici; il terzo, dall’Enciclica  di 
Giovanni Paolo II, Christifideles Laici che de-
dica un intero capitolo, il quinto, al tema del-
la formazione. 
 
Dal Catechismo della Chiesa Cattolica: 
 

• “La coscienza deve essere educata e il 
giudizio morale illuminato. Una co-
scienza ben formata è retta e veri-
tiera … L’educazione della coscienza è 
indispensabile per esseri umani espo-
sti a influenze negative e tentati dal 
peccato…” (CCC n°1783) 

• “L’educazione della coscienza è un 
compito di tutta la vita. (…) garan-
tisce la libertà e genera la pace del 
cuore:” (CCC n° 1784) 

• Nella formazione della coscienza la 
Parola di Dio è la luce sul nostro cam-
mino; la dobbiamo assimilare nella 
fede, nella preghiera  e metterla in 
pratica. Dobbiamo anche esaminare  
le nostra coscienza rapportandoci alla 
Croce del Signore. Siamo sorretti dai 
doni dello Spirito santo, aiutati dalla 
testimonianza o dai consigli altrui e 
guidati dall’insegnamento certo della 
Chiesa. (CCC n° 1785)  

 
Dal Decreto Apostolicam Actuositatem 
  

• “Questa vita d'intimità con Cristo vie-
ne alimentata nella Chiesa con gli 
aiuti spirituali comuni a tutti i fedeli, 
soprattutto con la partecipazione at-
tiva alla sacra liturgia. I laici devono 
usare tali aiuti in modo che, mentre 
compiono con rettitudine i doveri del 
mondo nelle condizioni ordinarie di 
vita, non separino dalla propria vita 
l'unione con Cristo, ma crescano sem-

pre più in essa compiendo la propria 
attività secondo il volere divino. Su 
questa strada occorre che i laici pro-
grediscano nella santità con ardore e 
gioia, cercando di superare le diffi-
coltà con prudenza e pazienza.               
(Cfr. Apostolicam Actuositatem n°4) 

 
Dall’Enciclica Christifideles Laici 
 

• L'uomo è interpellato nella sua 
libertà dalla chiamata di Dio a cre-
scere, a maturare, a portare frutto. 
Non può non rispondere, non può 
non assumersi la sua personale re-
sponsabilità. E' a questa responsabili-
tà, tremenda ed esaltante, che alludo-
no le gravi parole di Gesù: «Chi non 
rimane in me viene gettato via come il 
tralcio e si secca, e poi lo raccolgono e 
lo gettano nel fuoco e lo bruciano» 
(Gv 15, 6). In questo dialogo tra Dio 
che chiama e la persona interpellata 
nella sua responsabilità si situa la pos-
sibilità, anzi la necessità di una forma-
zione integrale e permanente dei fe-
deli laici, (…) In particolare, dopo aver 
descritto la formazione cristiana co-
me «un continuo processo personale 
di maturazione nella fede e di confi-
gurazione con il Cristo, secondo la 
volontà del Padre, con la guida dello 
Spirito Santo», hanno chiaramente 
affermato che «la formazione dei fe-
deli laici va posta tra le priorità della 
diocesi e va collocata nei programmi 
di azione pastorale in modo che tutti 
gli sforzi della comunità (sacerdoti, 
laici e religiosi) convergano a questo 
fine»  ( n°57) 

• La formazione dei fedeli laici ha co-
me obiettivo fondamentale la sco-
perta sempre più chiara della pro-
pria vocazione e la disponibilità 
sempre più grande a viverla nel 
compimento della propria missione. 
Dio chiama me e manda me come 
operaio nella sua vigna; chiama me 



 4 

e manda me a lavorare per l'avvento 
del suo Regno nella storia: questa 
vocazione e missione personale defi-
nisce la dignità e la responsabilità 
dell'intera opera formativa, ordinata 
al riconoscimento gioioso e grato di 
tale dignità e all'assolvimento fedele 
e generoso di tale responsabilità. 
Ora per poter scoprire la concreta 
volontà del Signore sulla nostra vita 
sono sempre indispensabili l'ascolto 
pronto e docile della parola di Dio e 
della Chiesa, la preghiera filiale e 
costante, il riferimento a una saggia 
e amorevole guida spirituale, la 
lettura nella fede dei doni e dei 
talenti ricevuti e nello stesso tempo 
delle diverse situazioni sociali e 
storiche entro cui si è inseriti. Nella 
vita di ciascun fedele laico ci sono 
poi momenti particolarmente signi-
ficativi e decisivi per discernere la 
chiamata di Dio e per accogliere la 
missione da Lui affidata (…). Il Si-
gnore chiama a tutte le ore della vi-
ta: per questo la vigilanza, quale at-
tenzione premurosa alla voce di 
Dio, è un atteggiamento fondamen-
tale e permanente del discepolo. 
Non si tratta, comunque, soltanto 
di sapere quello che Dio vuole da 
noi, da ciascuno di noi nelle varie 
situazioni della vita. Occorre fare 
quello che Dio vuole: così ci ricorda 
la parola di Maria, la Madre di Gesù, 
rivolta ai servi di Cana: «Fate quello 
che vi dirà» (Gv 2, 5). E per agire in 
fedeltà alla volontà di Dio occorre 
essere capaci e rendersi sempre più 
capaci. (…)   (n°58) 

• Nello scoprire e nel vivere la propria 
vocazione e missione, i fedeli laici 
devono essere formati a quell'u-
nità di cui è segnato il loro stesso es-
sere di membri della Chiesa e di cit-
tadini della società umana. Nella lo-
ro esistenza non possono esserci 
due vite parallele: da una parte, la 

vita cosiddetta «spirituale», con i 
suoi valori e con le sue esigenze; e 
dall'altra, la vita cosiddetta «seco-
lare», ossia la vita di famiglia, di la-
voro, dei rapporti sociali, dell'im-pe-
gno politico e della cultura. Il tralcio, 
radicato nella vite che è Cristo, porta 
i suoi frutti in ogni settore dell'at-
tività e dell'esistenza 

• Infatti, tutti i vari campi della vita 
laicale rientrano nel disegno di Dio, 
che li vuole come il «luogo storico» 
del rivelarsi e del realizzarsi della ca-
rità di Gesù Cristo a gloria del Padre 
e a servizio dei fratelli. Ogni attività, 
ogni situazione, ogni impegno con-
creto, come, ad esempio, la compe-
tenza e la solidarietà nel lavoro, l'a-
more e la dedizione nella famiglia e 
nell'educazione dei figli, il servizio 
sociale e politico, la proposta della 
verità nell'ambito della cultura, sono 
occasioni provvidenziali per un 
«continuo esercizio della fede, della 
speranza e della carità». A que-
sta unità di vita il Concilio Vaticano 
II ha invitato tutti i fedeli laici denun-
ciando con forza la gravità della 
frattura tra fede e vita, tra Vangelo 
e cultura (…) Il distacco, che si co-
stata in molti, tra la fede che pro-
fessano e la loro vita quotidiana, va 
annoverato tra i più gravi errori del 
nostro tempo». Perciò ho affermato 
che una fede che non diventa 
cultura è una fede «non pienamente 
accolta, non interamente pensata 
non fedelmente vissuta».   (n°59) 

• Entro questa sintesi di vita si situano 
i molteplici e coordinati aspetti del-
la formazione integrale dei fedeli 
laici. Non c'è dubbio che la forma-
zione spirituale debba occupare un 
posto privilegiato nella vita di cia-
scuno, chiamato a crescere senza 
sosta nell'intimità con Gesù Cristo, 
nella conformità alla volontà del 
Padre, nella dedizione ai fratelli 



 5 

nella carità e nella giustizia. (…) 
Sempre più urgente si rivela oggi la 
formazione dottrinale dei fedeli lai-
ci, non solo per il naturale dinami-
smo di approfondimento della loro 
fede, ma anche per l'esigenza di 
«rendere ragione della speranza» 
che è in loro di fronte al mondo e ai 
suoi gravi e complessi problemi. Si 
rendono così assolutamente neces-
sarie una sistematica azione di cate-
chesi, da graduarsi in rapporto all'e-
tà e alle diverse situazioni di vita, e 
una più decisa promozione cristiana 
della cultura, come risposta agli e-
terni interrogativi che agitano l'uo-
mo e la società d'oggi. In particolare, 
soprattutto per i fedeli laici varia-
mente impegnati nel campo sociale 
e politico, è del tutto indispensabile 
una conoscenza più esatta del-
la dottrina sociale della Chie-
sa, come ripetutamente i Padri sino-
dali hanno sollecitato nei loro in-
terventi. (…) E, infine, nel contesto 
della formazione integrale e unitaria 
dei fedeli laici, è particolarmente 
significativa per la loro azione mis-
sionaria e apostolica la personale 
crescita nei valori umani. Proprio in 
questo senso il Concilio ha scritto: 
«(i laici) facciano pure gran conto 
della competenza professionale, del 
senso della famiglia e del senso 
civico e di quelle virtù che riguar-
dano i rapporti sociali, cioè la pro-
bità, lo spirito di giustizia, la since-
rità, la cortesia, la fortezza d'animo, 
senza le quali non ci può essere 
neanche vera vita cristiana». Nel 
maturare la sintesi organica della 
loro vita, che insieme è espressione 
dell'unità del loro essere e condi-
zione per l'efficace compimento del-
la loro missione, i fedeli laici saranno 
interiormente guidati e sostenuti 
dallo Spirito Santo, quale Spirito di 
unità e di pienezza di vita.   (n°60) 

• Quali sono i luoghi e i mezzi della 
formazione dei fedeli laici? Quali so-
no le persone e le comunità  chia-
mate ad assumersi il compito della 
formazione integrale e unitaria dei 
fedeli laici? Come l'opera educativa 
umana è intimamente congiunta con 
la paternità e la maternità, così la 
formazione cristiana trova la sua 
radice e la sua forza in Dio, il Padre 
che ama ed educa i suoi figli. Sì, Dio 
è il primo e grande educatore del 
suo Popolo (…) L'opera educativa di 
Dio si rivela e si compie in Gesù, il 
Maestro, e raggiunge dal di dentro il 
cuore d'ogni uomo grazie alla pre-
senza dinamica dello Spirito. A pren-
dere parte all'opera educativa divina 
è chiamata la Chiesa madre, sia in se 
stessa, sia nelle sue varie articola-
zioni ed espressioni. E' così che 
i fedeli laici sono formati dalla Chie-
sa e nella Chiesa, in una reciproca 
comunione e collaborazione di tutti i 
suoi membri: sacerdoti, religiosi e 
fedeli laici. (…) Educatrice è, anzi 
tutto, la Chiesa universale, nella  
quale il Papa svolge il ruolo di primo 
formatore dei fedeli laici. A lui, come 
successore di Pietro, spetta il mini-
stero di «confermare nella fede i fra-
telli» (…) La Chiesa una e universale 
è presente nelle varie parti del mon-
do nelle Chiese particolari. In ognu-
na di esse il Vescovo ha una respon-
sabilità personale nei riguardi dei fe-
deli laici, che deve formare me-
diante l'annuncio della Parola, la 
celebrazione dell'Eucaristia e dei 
sacramenti, l'animazione e la guida 
della loro vita cristiana. Entro la 
Chiesa particolare o diocesi si situa 
ed opera la parrocchia, la quale ha 
un compito essenziale per la forma-
zione più immediata e personale 
dei fedeli laici. Infatti, in un rap-
porto che può raggiungere più fa-
cilmente le singole persone e i sin-



 6 

goli gruppi, la parrocchia è chiamata 
a educare i suoi membri all'ascolto 
della Parola, al dialogo liturgico e 
personale con Dio, alla vita di carità 
fraterna, facendo percepire in modo 
più diretto e concreto il senso della 
comunione ecclesiale e della respon-
sabilità missionaria. (…) Nella forma-
zione che i fedeli laici ricevono nella 
diocesi e nella parrocchia, in partico-
lare al senso della comunione e della 
missione, di speciale importanza è 
l'aiuto che i diversi membri della 
Chiesa reciprocamente si danno: è 
un aiuto che insieme rivela e attua il 
mistero della Chiesa Madre ed Edu-
catrice. I sacerdoti e i religiosi devo-
no aiutare i fedeli laici nella loro for-
mazione. (…) A loro volta, gli stessi 
fedeli laici possono e devono aiutare 
i sacerdoti e i religiosi nel loro cam-
mino spirituale e pastorale.  (n°61) 

• Pure la famiglia cristiana, in quanto 
«Chiesa domestica», costituisce una 
scuola nativa e fondamentale per la 
formazione della fede: il padre e la 
madre ricevono dal sacramento del 
Matrimonio la grazia e il ministero 
dell'educazione cristiana nei riguar-
di dei figli, ai quali testimoniano e 
trasmettono insieme valori umani e 
valori religiosi. Imparando le prime 
parole, i figli imparano anche a loda-
re Dio, che sentono vicino come Pa-
dre amorevole e provvidente; impa-
rando i primi gesti d'amore, i figli im-
parano anche ad aprirsi agli altri, co-
gliendo nel dono di sé il senso del 
vivere umano. La stessa vita quoti-
diana di una famiglia autentica-
mente cristiana costituisce la prima 
«esperienza di Chiesa», destinata a 
trovare conferma e sviluppo nel gra-
duale inserimento attivo e respon-
sabile dei figli nella più ampia comu-
nità ecclesiale e nella società civile. 
Quanto più i coniugi e i genitori cri-
stiani cresceranno nella consape-

volezza che la loro «Chiesa dome-
stica» è partecipe della vita e della 
missione della Chiesa universale, ta-
to più i figli potranno essere formati 
al «senso della Chiesa» e sentiranno 
tutta la bellezza di dedicare le loro 
energie al servizio del Regno di Dio.  

Luoghi importanti di formazione 
sono anche le scuole e le università 
cattoliche, come pure i centri di rin-
novamento spirituale che oggi van-
no sempre più diffondendosi. Come 
hanno rilevato i Padri sinodali, nel-
l'attuale contesto sociale e storico, 
segnato da una profonda svolta cul-
turale, non basta più la partecipa-
zione, peraltro sempre necessaria e 
insostituibile, dei genitori cristiani al-
la vita della scuola; occorre prepara-
re fedeli laici che si dedichino all’o-
pera educativa come a una vera e 
propria missione ecclesiale; occorre 
costituire e sviluppare delle «comu-
nità educative», formate insieme da 
genitori, docenti, sacerdoti, religiosi 
e religiose, rappresentanti di giova-
ni. E perché la scuola possa degna-
mente svolgere la sua funzione for-
mativa, i fedeli laici si devono senti-
re impegnati a esigere da tutti e a 
promuovere per tutti una vera liber-
tà di educazione, anche mediante 
un'opportuna legislazione civile. I 
Padri sinodali hanno avuto parole di 
stima e d'incoraggiamento verso tut-
ti quei fedeli laici, uomini e donne, 
che con spirito civile e cristiano svol-
gono un compito educativo nella 
scuola e negli istituti formativi. Han-
no inoltre rilevato l'urgente neces-
sità che i fedeli laici maestri e pro-
fessori nelle diverse scuole, cattoli-
che o no, siano veri testimoni del 
Vangelo, mediante l'esempio della 
vita, la competenza e la rettitudine 
professionale, l'ispirazione cristiana 
dell'insegnamento, salva sempre, 



 7 

com'è evidente,  l'autonomia delle 
varie scienze e discipline. (…) La pre-
senza contemporanea di sacerdoti e 
laici, e anche di religiosi e religiose, 
offre agli alunni un'immagine viva 
della Chiesa e rende più facile la 
conoscenza delle sue ricchezze. An-
che i gruppi, le associazioni e i mo-
vimenti hanno un loro posto nella 
formazione dei fedeli laici: hanno, 
infatti, la possibilità, ciascuno con i 
propri metodi, di offrire una forma-
zione profondamente inserita nella 
stessa esperienza di vita apostolica, 
come pure hanno l'opportunità di 
integrare, concretizzare e specificare 
la formazione che i loro aderenti ri-
cevono da altre persone e comunità. 
(n°62) 

• La formazione non è il privilegio di 
alcuni, bensì un diritto e un dovere 
per tutti. I Padri sinodali al riguardo 
hanno detto: «Sia offerta a tutti la 
possibilità della formazione, soprat-
tutto ai poveri, i quali possono es-
sere essi stessi fonte di formazione 
per tutti», e hanno aggiunto: «Per la 
formazione si usino mezzi adatti che 
aiutino ciascuno ad assecondare la 
piena vocazione umana e cristiana». 
Ai fini d'una pastorale veramente in-
cisiva ed efficace è da svilupparsi, 
anche mettendo in atto opportuni 
corsi o scuole apposite, la forma-
zione dei formatori. Formare coloro 
che, a loro volta, dovranno essere 
impegnati nella formazione dei fe-
deli laici costituisce un'esigenza pri-
maria per assicurare la formazione 
generale e capillare di tutti i fedeli 
laici. Nell'opera formativa un'atten-
zione particolare dovrà essere riser-
vata alla cultura locale (…) Nell'o-
pera formativa alcune convinzioni si 
rivelano particolarmente necessarie 
e feconde. La convinzione, anzitutto, 
che non si dà formazione vera ed 

efficace se ciascuno non si assume e 
non sviluppa da se stesso la respon-
sabilità della formazione: questa, in-
fatti, si configura essenzialmente co-
me «auto-formazione». La convin-
zione, inoltre, che ognuno di noi è il 
termine e insieme il principio della 
formazione: più veniamo formati e 
più sentiamo l'esigenza di prose-
guire e approfondire tale formazio-
ne, come pure più veniamo formati 
e più ci rendiamo capaci di formare 
gli altri. Di singolare importanza è la 
coscienza che l'opera formativa, 
mentre ricorre con intelligenza ai 
mezzi e ai metodi delle scienze uma-
ne, è tanto più efficace quanto più è 
disponibile alla azione di Dio: solo il 
tralcio che non teme di lasciarsi 
potare dal vignaiolo produce più 
frutto per sé e per gli altri.    (n°63) 

 
 
   
 
 
 
 

UMILE ASCOLTO DI 
GESÚ CRISTO CROCIFISSO 

 

“Se bramate una predica, andate ai piedi del 
nostro Amore Crocifisso e state certa che una 
sua parola farà più frutto di un quaresimale.  
(Epistolario III/1, p. 290) 
Fonte prima di ogni parola rivelata è Dio 
Padre. Termine ultimo della sua comunica-
zione è l’uomo. Mediatori sono gli Angeli e i 
Profeti che preparano l’avvento del Figlio di 
Dio, sua Parola fatta carne. 
Cristo è il più fedele rivelatore della volontà 
del Padre: “Questi è il Figlio mio prediletto, 
nel quale mi sono compiaciuto. Ascoltatelo”.  
L’ascolto è il primo passo verso l’amore e lo 
presuppone. “… ascoltare vale più del 
sacrificio” (Qo 4,17). Infatti il sacrificio per 
quanto grande, senza l’amore è inutile agli 



 8 

occhi di Dio. Il sacrificio di Cristo è stato 
sommamente meritorio per tutti noi, proprio 
perché arricchito dal suo infinito amore. 
Ma l’ascolto perché sia attento e rispettoso 
dell’altro, richiede disponibilità di tutto l’es-
sere, richiede oblio di sé per non inquinare 
quanto l’altro ci vuol comunicare, richiede ca-
pacità di accoglienza, perché l’altro si senta a 
suo agio e soggetto di cordiale compiacenza.  
Tutto questo è difficile nei confronti degli al-
tri. È impossibile nei confronti di Dio. 
Quando vuole che lo ascoltiamo, il Signore 
stesso ci predispone all’ascolto: “ … Darò loro 
un cuore  e orecchi che ascoltano” (Bar 
2,31). Quante volte Gesù nella sua vita 
terrena ha interlocutori tardi di cuore, sordi 
alla sua pa-rola, incapaci di comprendere e di 
accogliere la verità (Gv 8,43-44). 
 

Tra l’invito di Dio: “… ascoltate il Figlio mio 
prediletto” (Mt 17,5) e il desiderio dell’a-
nima: “Fammi sentire la tua voce” (Ct 8,13) 
si interpone l’azione misericordiosa di Colui 
che si definisce Padre: “Il Signore fa attento 
il mio orecchio, perché l’ascolti” (Is 50,4). 
L’ascolto, quindi, più che essere una iniziativa 
umana, è una risposta ad una grazia preve-
niente del Signore. Il Padre è l’agricoltore che 
prepara il terreno dell’anima a ricevere il 
seme della sua Parola: “Terreno buono sono 
coloro che ascoltano la Parola” (Mc 4,20) e 
ascolta la Parola di Dio “chi è da Dio” (Gv 
8,47). Il Figlio ascolta quello che il padre dice 
e ci comunica le parole tali e quali le ha dette 
a Lui il Padre (Gv 12,50). 
 

Mettersi alla scuola di Gesù significa ricevere 
in dono le parole stesse del Padre e significa 
ricevere la vita stessa che possiede il Figlio. 
“Chi ascolta la mia parola, dice Gesù, ha la vi-
ta eterna” (Gv 5,24). Ascoltare Gesù significa 
entrare nella sua intimità: “Se qualcuno 
ascolta la mia voce … verrò da lui” (Ap 3,20). 
 

Maria ha ascoltato la Parola di Dio Padre 
trasmessa a Lei dall’Angelo ed è entrata in 
una tale intimità con l’Amore del padre da 
generare nella carne il Figlio suo Unigenito.  

La stessa potenza generatrice riceve ogni 
anima che si mette in ascolto della Parola di 
Dio. Lo dice lo stesso Gesù a quanti invidia-
vano la sorte di sua Madre: “Mia madre e i 
miei fratelli sono coloro che ascoltano la 
Parola e la mettono in pratica”  (Lc 8,21). 
 

Ecco la ragione per cui Maddalena dice alle 
sue Figlie: “Se bramate una predica, andate 
ai piedi del nostro Amore Crocifisso e state 
certa che una sua Parola farà più frutto di un 
quaresimale”. 
Dall’alto della Croce Cristo parla a noi con il 
suo amore fatto silenzio e sofferenza. Il Cro-
cifisso grida a me potentemente l’amore del 
Padre. Se ascolto tale grido e accolgo quel-
l’amore, lo Spirito Santo opera in me quanto 
ha operato in Maria: divengo come Lei 
Madre di Gesù e con Lei Madre della Chiesa. 
Questa è la missione fondamentale e cari-
smatica di ogni membro della famiglia Ca-
nossiana. Tale occupazione è certamente più 
fruttuosa di un quaresimale, è generatrice di 
Cristo e, secondo Gesù, rende l’anima beata 
come lo fu quella di sua Madre.  
 

Inoltre Maddalena dice: 
“Ho piacere che il predicatore che vi ho 
dato, il Crocifisso, vi faccia quelle prediche 
che già mi aspettava. Credetemi che le Figlie 
della Carità devono a questo Predicatore u-
nicamente appoggiarsi”  (Epistolario III/1, p. 298. 
Il Laico Canossiano deve ascoltare le Parole di 
vita dell’Amore Crocifisso. Anche dalla Croce 
e soprattutto dalla Croce le sue Parole sono 
“spirito e vita” (Gv 6,63) sono vitalmente 
operanti, sono sacramento di salvezza. 
“Il Signore … ha fatto sgorgare per te acqua 
dalla roccia” (Dt 8,15) e ognuno è chiamato a 
estinguere la propria sete a questa acqua di 
vita: “Chi ha sete venga a me e beva. Chi cre-
de in me … fiumi d’acqua viva sgorgheranno 
dal suo seno” (Gv 7,37-38). Le Parole 
pronunciate da Cristo sulla Croce hanno 
ottenuto il perdono ai crocifissori, hanno reso 
Maria, Madre della Chiesa, hanno offerto e 
dato il Paradiso ad un ladrone pentito. 
Il “Tutto è compiuto!” (Gv 19,30) ha dichia-
rato che le profezie in Lui si erano adempiute 



 9 

e che la redenzione dell’umanità era avve-
nuta.  
Ogni Laico Canossiano ai piedi della Croci-
fisso può ascoltare tutto questo e gridare al 
suo Dio: 
“Hai stabilito i miei piedi sulla roccia” Sl 40,3. 
“Signore, mia roccia”   Sl 18,3. 
“Saldo è il mio cuore, o Dio” Sl 108,2.  
“Tu sei la roccia del mio cuore”   Sl 73,26. 
“Ascoltare Te è vivere, ascoltare Te è la vera 
beatitudine”   Lc 11.28. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Impegni Apostolici Delle Terziarie 
 

Riguardo alle opere di Carità Maddalena invi-
ta le Terziarie a riflettere, prima di tutto, sulla 
carità che si deve avere  nei confronti dei 
propri familiari. Essa stessa era stata tratte-
nuta per lunghi anni a palazzo Canossa, impe-
gnata nella generosa dedizione agli anziani 
prozii infermi e allo zio vedovo, nell’educa-
zione del cuginetto Carlino, nella formazione 
delle sorelle minori e nell’istruzione religiosa 
della servitù. Si legge nel Piano. 
“Il primo modo di esercitare … le opere di Ca-
rità dall’Istituto abbracciate, è quello di prati-
carle con tutto l’impegno e premura nella 
propria famiglia, con pazienza, docilità, man-
suetudine, dolcezza”. 
 

Le Terziarie, in special modo quelle che per le 
loro circostanze o particolari doveri non po-
tranno estendere la loro azione apostolica 
fuori dalla famiglia, si presteranno:  

• alla cultura della gioventù della pro-
pria casa, 

• alla istruzione religiosa della stessa, 
• alla vigilanza, perché dalla medesima 

vengano ricevuti e frequentati, nei 
debiti modi, i santissimi Sacramenti. 

Inoltre ognuna, per quanto è nelle sue pos-
sibilità, si occuperà: 

• ad assistere le Dottrine parrocchiali 
nelle feste, 

• nel prestare la più caritatevole assi-
stenza alle inferme della propria fami-
glia. 

Per le Terziarie che potranno prestarsi anche 
nelle opera di Carità esercitate dall’Istituto 
delle Figlie della Carità, la Canossa, nello 
stendere i Regolamenti, tiene presente, con 
la saggezza e la prudenza che le sono proprie, 
il rispettivo stato di vergini, di vedove e di 
sposate. 

Per le Terziarie Vergini 
 

Maddalena, volendo segnalare le opere che 
meglio si appropriano alle giovani, così scrive 
nel Piano: 
“Alle vergini vorrebbesi appoggiare singolar-
mente la coltivazione delle ragazze. 

• Animandole, istruendole, preparan-
dole per ricevere, nei debiti tempi e 
modi, i santissimi Sacramenti della 
Cresima, Penitenza, Eucaristia, 

• Procurando, nel migliore dei modi, di 
tenerle lontane dai pericoli, 

• Cercando che si avvezzino ad un mo-
desto vestiario, 

• Insegnando loro di guardarsi, nel lavo-
ro, da certi inciampi morali, 

• Nei giorni festivi, animassero le ra-
gazze alla frequenza delle cristiane 
parrocchiali dottrine, 

• Avessero cura, permettendolo le loro 
circostanze, delle fanciulle nelle ore di 
divertimento e di sollievo: o tenendole 
raccolte presso di sé e conducendole a 
sollevarsi innocentemente in luoghi 
adatti, 

• Dovrebbero poi impegnarsi nell’ass-
istere con ogni impegno la Cristiana 
Dottrina della loro Parrocchia, serven-
dola in qualunque carica  ad esse pos-
sibile e a cui fossero elette, cercando 
invece di esimersi dall’ufficio di infer-
miera, se non hanno ancora compiuto 
gli anni quaranta. 
 
 



 10 

Per le Terziarie Vedove 
 

Le vedove, che scelgono di rimanere nel loro 
stato vedovile e non sono legate da altri im-
pegni familiari, possono, secondo il Piano de-
la Canossa, dedicarsi a qualsiasi opera di cari-
tà, sempre in conformità a quelle abbracciate 
dall’Istituto delle Figlie della Carità: 

• I verificare nelle famiglie lo stato delle 
fanciulle che frequentano la Casa del-
l’Istituto, 

• Il visitare le inferme, 
• Il portare avanti gli affari che le Figlie 

della Carità frequentemente incon-
trano negli ospedali, 

• Impiegarsi nelle Dottrine cristiane, 
• Accettare e praticare l’ufficio di infer-

miere … visitando non solo le Conso-
relle inferme della Dottrina stessa, ma 
anche le proprie consorelle Terziarie 
quando fossero ammalate.   
 

Per le Terziarie Sposate 
 

Per le Terziarie “maritate” Maddalena fa 
un’ulteriore suddivisione distinguendo quelle 
che hanno figli da quelle che non ne hanno. 
Le ultime, se il marito è d’accordo, possono 
come le vedove, dedicarsi a molte opere di 
carità. In particolare:  

• Frequentare le Dottrine cristiane par-
rocchiali ed esercitare in esse ogni 
carica, 

• Visitare le inferme degli ospedali e 
sbrigare gli affari, 

• Appoggiare fanciulle e trovare reca-
pito a povere donne quando escono 
dall’ospedale. 

Per le Terziarie sposate: 
• Vigilare sui figli non solo, ma ancora 

sopra i domestici inservienti, 
• Esigere doppiamente la modestia nel 

vestire delle loro figlie e la cristiana 
condotta in casa … 

• Accompagnare, potendo, la famiglia ai 
santi Sacramenti e alla Dottrina Cri-
stiana,  

• Potendolo fare senza pregiudicare ai 
loro doveri essenziali, potrebbero an-
ch’esse servire nelle Dottrine e negli 
Ospedali, come si disse delle altre ma-
ritate e disimpegnare altre opere di 
carità. 
Maria Nicolai 

 
 
 
 
 
 
 
 
Domande di riflessione  
 

• Nella sua riflessione mons. Di Bruno 
parla della possibilità per l’uomo, an- 
che in buona fede,  di contraffazione 
della verità a causa di una cattiva co-
scienza. Che cosa, invece,  permette 
all’uomo di giudicare e poi di agire 
secondo una retta coscienza? 
 

• La separazione vita-fede, di cui parla 
anche la Christifideles Laici al n°59, è 
un pericolo per il laico. Il Decreto Con-
ciliare propone una soluzione, come 
la consideriamo? 
 

• I proclami conciliari dei Padri hanno 
posto la formazione “tra le priorità 
delle diocesi”; possiamo constatare 
ciò nella nostra realtà di comunità 
parrocchiale? 
 

• “Dio chiama me e manda me” è que-
sto che fonda la necessità di forma-
zione. La vocazione alla missione apo-
stolica, propria del battezzato, è ele-
mento sufficiente per motivare la mia 
formazione? Ve ne sono altri? 
 

• Al n° 60 dell’Enciclica Christifideles 
Laici si parla di formazione integrale. 
Su quale aspetto, spirituale, dottrina-
le, valoriale, carismatico, sento neces-
saria una maggiore formazione? Co-



 11 

me migliorare le proposte formative 
della nostra Associazione? Come cura-
re, all’interno della nostra Associa-
zione, la formazione dei formatori? 
 

•  Famiglia e scuola (i nostri Istituti sco-
lastici canossiani) due ambienti privi-
legiati di formazione. Quali luci e quali 
ombre oggi in ambito formativo?  

 
 
 
 
 
 
 
 

Preghiera conclusiva 
 

Vi lasciamo alla lettura di questo simpatico 
racconto per aiutarci a cogliere la valenza e la 
fecondità nascoste nella Quaresima che stia-
mo vivendo. 
 
Un giorno Satana decise di incrementare il 
valore delle sue cattive azioni. Radunò i Capi 
dipartimento e lo Stato maggiore della ”infer-
nale divisione della propaganda e pubblicità”, 
per escogitare nuove campagne di tentazioni 
e tranelli per gli uomini. 
Soprattutto voleva ad ogni costo, con vera 
perfidia, distruggere nel cuore degli uomini e 
delle donne il senso della vita! “Di’ loro che 
Dio non esiste!” propose un diavolo. Satana 
sbuffò: “Vorrei qualcosa di meno ovvio!”. “Di’ 
loro che nessuna delle azioni da loro 
compiuta avrà delle conseguenze,” consigliò 
un altro. Satana scosse il capo: “Lo pensano 
già da soli”. Un terzo suggerì: “Di’ loro che si 
sono tanto allontanati dalla retta via, che non 
riusciranno più a tornare indietro perché le 
persone non sono più capaci di cambiare”. 
Satana sbottò nuovamente: “Già provato”. 
Allora il più vecchio e scaltro dei diavoli chiese 
la parola: “Fa’ semplicemente credere loro 
che ci sia molto, molto tempo davanti a loro!” 
Satana sorrise, diabolicamente soddisfatto: 
“Questa sì che è una buona idea!”  
 

Il senso del racconto è chiaro: finché abbia-
mo la certezza di avere davanti sempre molto 
tempo a nostra disposizione, tutto ci sembra 
nostro, tutto sicuro e garantito. Ci sentiamo 
padroni del tempo e della vita e ne facciamo 
quello che vogliamo. Il rischio è quello di 
comportarci da padroni, non solo delle cose, 
ma anche delle persone pensando di non 
dover rendere conto a nessuno se non in 
tempi molto lontani. 
 
Concludiamo con la preghiera che ci ricorda 
che siamo gli uni responsabili degli altri per-
ché Figli e Fratelli …  
 
Padre Nostro 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Note personali 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 12 

 
Note personali 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Argentina-Paraguay 
 
 

 
Ricordiamo sempre l’impegno del                              
V° Congresso Internazionale:  
“Vi raccomando i miei amati Poveri”. 
 

In questo mese ricordiamo in modo parti-
colare questa Provincia Canossiana.   
 

Offriamo a Dio, Padre dei Poveri, i nostri sa-
crifici e la nostra preghiera per questi nostri 
fratelli e sorelle e per le loro necessità: 

• equilibri politici 
• termine della droga e produzione di 

cocaina 
• termine del traffico di persone 
• termine del lavoro minorile 
• termine della corruzione 
• lavoro, specialmente ai giovani 
• giusta retribuzione 
• migliori condizioni di vita 
• rispetto dei popoli indigeni e delle 

loro proprietà naturali 
• rispetto della dignità dei bambini, dei 

giovani, delle donne 
• conversione dei trafficanti di droga e 

degli speculatori edilizi 
 

CCoogglliiaammoo  nnuuoovvaammeennttee  ll’’iinnvviittoo  ddii  MMaaddddaalleennaa  
aadd  aammaarree  ii  nnoossttrrii  ““AAmmaattii  PPoovveerrii””  ccoonn  ccuuoorree  
ggrraannddee,,  ccuuoorree  ggrraannddee  aadd  iimmiittaazziioonnee  ddii  qquueell  
ggrraann  ccuuoorree,,  MMaarriiaa,,  cchhee  ssuull  ccaallvvaarriioo  ooffffrrìì  llaa  
vviittaa  ddeell  ssuuoo  FFiigglliioo  UUnniiggeenniittoo..  
  

NNoonn  ddiimmeennttiicchhiiaammooccii  ……....    
PPRREEGGHHIIAAMMOO  ……....                      
 


	MARZO 2012
	“…cercherà che perfezionino il bene cominciato ”
	Spirito Santo, dammi un cuore grande e aperto alla tua silenziosa e forte parola ispiratrice; chiuso a tutte le ambizioni me-schine; contrario a qualsiasi spregevole com-petizione umana, compenetrato dal senso
	Impegni Apostolici Delle Terziarie
	Domande di riflessione
	Un giorno Satana decise di incrementare il valore delle sue cattive azioni. Radunò i Capi dipartimento e lo Stato maggiore della ”infer-nale divisione della propaganda e pubblicità”, per escogitare nuove campagne di tentazioni e tranelli per gli uomini.
	Soprattutto voleva ad ogni costo, con vera perfidia, distruggere nel cuore degli uomini e delle donne il senso della vita! “Di’ loro che Dio non esiste!” propose un diavolo. Satana sbuffò: “Vorrei qualcosa di meno ovvio!”. “Di’ loro che nessuna delle ...





