
LA PROMOZIONE DEI LAICI  
NELL’OGGI DELLA CHIESA 

E DELL’ISTITUTO 
 

 

 

 

 

 

 

Atto dell’XI Capitolo Generale  

1984 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISTITUTO DELLE FIGLIE DELLA CARITÀ — CANOSSIANE 

ROMA 



Presentazione 

 
L’Atto Capitolare «LA PROMOZIONE DEI LAICI NELL’OGGI DELLA CHIESA E 
DELL’ISTITUTO» risponde alla duplice finalità indicata dall’XI Capitolo Generale celebrato 
in Roma dal 25 gennaio al 2 marzo 1984: 

• informare tutte le Figlie della Carità circa i contenuti dell’attuale ecclesiologia, soprattutto in 
ordine alla promozione dei laici e alle diverse possibilità di collaborazione con la vita 
religiosa, anche con forme associative; 

• individuare le prospettive aperte al nostro Istituto dallo Spirito Santo che ci ha concesso di 
rileggere le intuizioni profetiche della Fondatrice e il cammino percorso dalla nostra 
Famiglia Religiosa alla luce del Magistero ecclesiale e dei segni dei tempi. 

L’Atto Capitolare, che riprende, amplia ed approfondisce i contenuti della Delibera 
Capitolare sul medesimo tema, intende servire all’animazione di tutte le Figlie della Carità, 
particolarmente delle Sorelle chiamate ad operare più direttamente nel campo 
dell’animazione del laicato e dell’orientamento vocazionale. 

Tale formazione avrà luogo nei seminari programmati a livello internazionale o di 
Organismi, ma anche nelle Comunità locali. 

Il Documento contiene alcune piste operative sulle qua li l’Istituto intende muoversi per 
rendere concrete le prospettive che lo Spirito ci apre dinanzi: la grazia divina e la potenza 
del nostro carisma ci otterranno luce e discernimento. 

La struttura dell’Atto, i contenuti, lo stile e la metodo logia ne evidenziano la chiara finalità 
pastorale. 

Lo schema, approvato dall’Assemblea Capitolare, è stato approfondito e completato dalla 
Commissione incaricata dal Capitolo in stretta collaborazione con il Consiglio Generale. 
 
Esso integra anche l’abbondante materiale offerto dal precedente Consiglio Generale nel 
Documento pre-capitolare, dai singoli Organismi tramite le apposite Commissioni o i 
rispettivi Capitoli Provinciali, e dalle stesse Sorelle Capitolari con le relazioni dei lavori di 
gruppo. 
 
Il Documento è stato rivisto con cura da esperti particolarmente interessati al tema, i quali ci 
hanno fatto dono della loro competenza, soprattutto in campo teologico, giuridico, pastorale. 
 
Esprimiamo il nostro ringraziamento per la cordiale collaborazione al P. Tarcisio Piccari, al 
P. Anastasio Gutierrez, a Don Carlo Rocchetta, a Don Franco Costa. Anche al P. Augusto 
Boscardin la riconoscenza per le fraterne osservazioni relative al carisma. 
 
Mi auguro che il presente Atto Capitolare realizzi efficacemente lo scopo per il quale è stato 
steso: far prendere coscienza a ciascuna Sorella del valore profetico delle intuizioni della 
Beata Fondatrice e suscitare un concreto impegno di attualizzazione di esse nell’oggi della 
nostra Fa miglia religiosa. 
 
Lo Spirito Santo, che ha donato a Maddalena di Canossa una lucida intuizione della presenza 
e del valore dei laici nell’ambito de/progetto apostolico che la Provvidenza le affidava, renda 
anche noi capaci di valorizzare nell’oggi il laicato come espressione genuina del carisma 
dinamico della Chiesa e dell’Istituto. 
 
La Vergine Santa ci ottenga di camminare con illuminato coraggio, in comunione di cuori e 
di intenti. 

La Superiora Generale                M. Elide Testa f.d.c.c.                Roma, Pentecoste 1984 



Abbreviazioni 

 

Sacra Scrittura 

At Atti degli Apostoli 
Cor Lettera ai Corinzi (1-2) 
Dt Deuteronomio 
Ef Lettera agli Efesini 
Fil Lettera ai Filippesi 
Gv  Vangelo di Giovanni 
Mc Vangelo di Marco 
Mt Vangelo di Matteo 
Pt Lettera di Pietro (1-2) 
Rm Lettera ai Romani 
Tm Lettera a Timoteo (1-2) 
Documenti del Concilio Vaticano 11 
AA Apostolicam Actuositatem — Apostolato dei Laici 
CD Christus Dominus — Ufficio pastorale dei Vescovi 
 
Documenti Post-Conciliari 
 
CDC Codice di Diritto Canonico 
CE CEI, Criteri di ecclesialità dei gruppi, movimenti, associazioni 
CeC CEI, Comunione e Comunità 
EeM CEI, Evangelizzazione e Ministeri 
EN Evangelii Nuntiandi — Esortazione di Paolo VI sulla evangelizzazione 
GS Gaudium et Spes - La Chiesa nel mondo contemporaneo 
LG Lumen Gentium - La Chiesa 
MC Manalis Cultus — Esortazione di Paolo VI sul culto a Maria 
PC Perfectae Caritatis  — Rinnovamento della vita religiosa 
SC Sacrosanctum Concilium — La Sacra Liturgia 
SD Salvifici Doloris  — Lettera apostolica di Giovanni Paolo Il sul significato della sofferenza 
 

Documenti d’Istituto 
A.C.R.  Archivio Canossiano Roma 
Dir. Direttorio delle Figlie della Carità Canossiane 
R.d. Regola Diffusa 
RdV      Regola di Vita 
ms  manoscritto 
 
Opere varie 

D.T.B.  Dizionario di Teologia Biblica 
D.S.L.   Dizionario di Spiritualità dei Laici 
O.R.      Osservatore Romano 
 
 



Parte Prima 

 

LA CHIESA E I LAICI 

 
Premessa 

La prima parte contiene il fondamento dottrinale dell’Atto Capitolare. 

Anche se la nostra attenzione si rivolge principalmente alla promozione dei laici secondo il 
carisma canossiano, è conveniente conoscere l’importanza e il ruolo che i laici hanno avuto 
lungo i secoli nella Chiesa. 

Tracciate alcune sobrie linee di storia, vengono precisate la natura e la missione della 
Chiesa, sacramento di salvezza e comunione-comunità gerarchica. 

All’interno della nuova ecclesiologia viene individuata la posizione dei laici e sono espresse 
le caratteristiche essenziali della loro identità e spiritualità, della loro specifica vocazione 
all’apostolato e alla ministerialità e della relativa esigenza di formazione. 

Infine sono considerate le prospettive di impegno e di associazioni laicali che, aperte dinanzi 
a noi dal nuovo Codice di Diritto Canonico, avvalorano e rendono attuali le intuizioni 
profetiche della Fondatrice. 



 
Capitolo I 

 

LA CHIESA 

SACRAMENTO DI SALVEZZA 

 COMUNIONE-COMUNITÀ GERARCHICA 

 

 

a. Premessa storica 

 

Nel mondo greco, la parola ekklesìa designava primitivo l’assemblea del 
dèmos, cioè del popolo come forza  significato del termine chiesa politica. 
Nei Settanta la parola viene a indicare un’assemblea convocata per un atto 
religioso, spesso cultuale1. Derivando dal verbo enkalèo (convocare), si 
intende designare il Popolo di Dio, Israele, convocato per iniziativa divina. 

Primitivo 
significato del 
termine chiesa 

 
Nel Nuovo Testamento il termine ekklesìa si attribuisce al nuovo Popolo di 
Dio2, che prolunga e perfeziona la comunità dell’Antico Testamento e cam-  
mina verso il compimento del Regno. 

 

 
periodo neo-
testamentario 
e patristico 
(I-v sec.) 
 

La Chiesa non è dunque un’organizzazione religiosa voluta da uomini, ma è 
la vocazione santa3 operata da Dio per mezzo di Gesù Cristo e animata dallo 
Spirito Santo4. Essa è affidata a uomini: agli apostoli «scelti da Gesù sotto 
l’azione dello Spirito Santo»5 e poi a coloro che, mediante l’imposizione 
delle mani, riceveranno il carisma di governare6. 

 

Nuovo 
Testamento: 
Chiesa, nuovo 
popolo di Dio 

Costituita in corpo di Cristo per mezzo del Vangelo7, nata da un solo 
battesimo8, nutrita di uno stesso pane 9, essa raduna in un solo popolo i figli 
dello stesso Padre.10 

 

corpo di 
Cristo 

 

                                                 
1 cf Dt 23; 1 Re 8      
2 2 cf 1 Pt 2,10 
3 cf Rm 1,7 
4 cf 1 Cor 3,16 
5 At 1,2 
6 cf 1 Tm 4,14 
7 cf Ef 3,6 
8 cf Ef 4,5 
9 cf 1 Cor 10,17 
10 cf Ef 4,6 
 



 

 Tutti i membri sono chiamati a servire la Chiesa mediante l’esercizio 
dei loro carismi e ministeri, per edificarla nella carità. 

con diversi 
carismi e 
ministeri 

Per volontà del Signore carismi e ministeri sono  ordinati in modo organico, 
così da costituire una struttura comunionale-gerarchica che ha sempre come 
Capo invisibile, ma reale Cristo Gesù. Il suo rappresentante visibile sulla 
terra è Pietro, roccia che garantisce la stabilità della Chiesa, la presenza della 
Eucaristia, l’esercizio dei poteri apostolici.11 

ordinati all’unità 

Nella ecclesiologia neo-testamentaria è dominante la visione universale o 
cattolica della Chiesa: le singole comunità si riconoscono come cellule di 
una unica ekklesìa.12 

 

Nel periodo immediatamente successivo all’epoca apostolica, la Chiesa 
viene intesa principalmente nel  suo significato religioso spirituale. I Padri 
svolgono una interpretazione spirituale delle immagini usate dalla S. 
Scrittura: la Chiesa è vista come la comunità dei battezzati e dei consacrati, 
radicalmente già santificata, che esercita una funzione liturgica e realizza la 
sua maternità spirituale attraverso la fede, la carità, la preghiera, la penitenza, 
la testimonianza. 

In questo periodo si sottolineano, soprattutto in Occidente, i temi 
dell’apostolicità e della successione apostolica, l’importanza del Vescovo e 
dell’assemblea dei Vescovi, il primato di Magistero e di giurisdizione del 
Vescovo di Roma, la indipendenza della Chiesa dal potere statale e l’ideale 
di una concordia tra i due poteri. 

Nella sua relazione con la società degli uomini, la comunità dei credenti sa di 
essere nel mondo senza essere del mondo. 
 

periodo 
patristico 

Dal VI all’XI secolo la Chiesa appare come la grande maestra e guida 
spirituale e morale, soprattutto  attraverso i Vescovi e i monaci. 

Periodo militare 
(VI-XI sec.) 

 

Alla conversione dei Principi e alla cristianizzazione dei Regni segue una 
vera simbiosi tra Chiesa e Impero, tra Chiesa e mondo, tra spirituale e 
temporale.  

Il termine latino ecclesia designa contemporaneamente la Chiesa in senso 
proprio, ma anche l’Impero (Carlo Magno si fa chiamare «caput ecclesiae» 
ed emana leggi ecclesiastiche: sec. IX). 

fino all’XI secolo 

La riforma di Gregorio VII (XI secolo) intende sottrarre la Chiesa al potere 
civile, in forza della diretta derivazione da Dio del potere del Papa e 
stabilisce un diritto ecclesiastico indipendente. Ne deriva una ecclesiologia 
presentata soprattutto in termini giuridici. 

E’ questo il periodo in cui avviene definitivamente la rottura tra Occidente 
ed Oriente. D’ora innanzi la Chiesa assumerà carattere prevalentemente 
occidentale. 

Riforma dell’XI 
secolo 

                                                 
11 cf Mt 16,18; Gv 21 
12 cf 2 Cor 8,7-24; At 15.12: 1 Cor 16,17 



 

Dal XII al XV secolo inizia un periodo di nuova vitalità per la storia della 
Chiesa: nasce la filosofia scolastica, ma soprattutto iniziano nuovi movimenti 
religiosi laicali; si sviluppano la vita eremitica e il monachesimo; si affermano 
i nuovi ordini francescano e domenicano. 

L’ecclesiologia dell’epoca sottolinea il valore del singolo credente. Ma nel 
contempo afferma il valore di un nuovo tipo di comunità ecclesiale, 
strutturata sul modello dei Comuni e delle Corporazioni. 

Essendo la società civile strutturata in modo fortemente gerarchico, la Chiesa 
è vista prevalentemente come società organizzata e visibile, composta da 
diverse categorie di fedeli (chierici, sposati, non sposati), uniti in un solo 
corpo mistico da Cristo capo. 

Notevole influsso nell’ecclesiologia medioevale esercita la dottrina di S. 
Agostino, per cui si giunge ad intendere la Chiesa non più soltanto come 
«congregatio», ossia come insieme di categorie di fedeli, ma anche come 
corpo di Cristo, vivificato e nutrito dal suo Spirito e dai suoi Sacramenti. 

vitalità dal XII 
al XV secolo 

 

Il secolo XVI segna una tappa assai delicata per la storia e la concezione della 
Chiesa.  

La riforma protestante mette in discussione l’aspetto istituzionale e gerarchico 
della Chiesa. L’insieme dei credenti sarebbe noto solo a Dio e solo l’autorità 
di Dio può regolare i rapporti tra l’uomo e Dio stesso. L’autorità ecclesiastica, 
di origine umana, avrebbe una funzione puramente pratica di ordine sociale. 

periodo post-
concilio di 
Trento (XVI-
XIX sec.) 

 

Il Concilio di Trento non entra nelle questioni strettamente ecclesiologiche, 
per non accentuare le divisioni. Sarà la teologia post-tridentina (Bellarmino) a 
rimettere in luce il discorso sulla Chiesa. 

La Chiesa viene intesa unicamente come società visibile, gerarchicamente 
ordinata, di quanti sono uniti dalla stessa professione di fede cristiana e dalla 
comunione agli stessi sacramenti, sotto il governo dei legittimi pastori, 
principalmente dell’unico Vicario di Cristo, il romano Pontefice. 

Nei confronti del mondo la Chiesa si pone in una posizione di contrasto. 

Concilio di 
Trento 

 Il secolo XVII registra un certo allargamento di prospettive in seguito 
a una più profonda conoscenza dei Padri e dei Concili. La linea di apertura si 
fa strada soprattutto nel secolo XIX allorché si sente l’esigenza di scoprire la 
realtà più profonda della Chiesa come organismo di grazia, alla luce delle 
rivalutate fonti patristiche e medioevali. 

secolo XVII 
secolo XIX 

Questa esigenza, presentata al Concilio Vaticano I (1870) urta contro la 
posizione di coloro che, sulla linea del Bellarmino, considerano la Chiesa 
unicamente nel suo aspetto esterno di società visibile. 

Concilio 
Vaticano I 

 

 



 

La sintesi dei due punti di vista si realizza con l’enciclica Mystici Corporis di 
Pio XII (1943). Essa afferma che il Corpo mistico di Cristo non designa 
puramente una realtà spirituale di grazia e di salvezza, ma anche un 
organismo visibile, sociale, gerarchicamente strutturato. Il Corpo mistico di 
Cristo coincide con la Chiesa universale con sede in Roma, dove Pietro l’ha 
costituita: è dunque la Chiesa cattolica romana. Essa sola ha ricevuto da 
Cristo la missione di comunicare la salvezza che viene da lui a tutti gli 
uomini, anche a coloro che non sono membri di questa Chiesa, ma sono ad 
essa ordinati. La Chiesa sente di avere in sé la capacità di assolvere la sua 
missione di salvezza nei riguardi del mondo per cui si fa attenta e disponibile 
ad esso. 

Mystici 
Corporis 

Il secolo XX appare ormai preparato a una visione rinnovata della Chiesa, 
fondata sulle grandi sorgenti perennemente valide: 

periodo pre-
Vaticano II (XX 
sec.) 

— la Sacra Scrittura, che fa riscoprire il concetto di Popolo di Dio in 
cammino verso la Gerusalemme celeste, cioè in tensione escatologica; 

— la dottrina dei Padri della Chiesa, che intende la Chiesa come la comunità 
in comunione con Cristo; 

— la tradizione, soprattutto liturgica, che mette in luce il valore del popolo 
santo e del mistero di una comunità fondata sullo Spirito Santo; 

— la lettura di fede della storia del mondo, sotto la guida del Magistero, che 
provoca un nuovo dinamismo nell’impegno apostolico e missionario di tutte 
le componenti ecclesiali. 

le basi 
dell’ecclesiologia 
del Vaticano II 

L’ecclesiologia si orienta verso una sintesi (attuata poi dal Vaticano II) che 
componga in unità la teologia del Corpo di Cristo, della comunione, della 
comunità, della gerarchia, dei laici, i problemi del ritorno all’unità della fede, 
lo sviluppo della missione, la prospettiva sacramentale e la tensione 
escatologica. La nostra è dunque l’epoca del movimento ecumenico della 
Chiesa e del suo sforzo di dialogare col mondo per una più piena presenza di 
Dio nel mondo, nel suo popolo e attraverso il suo popolo. 

e del dialogo 
Chiesa-mondo 

 



Schema di sintesi 
 
Epoca storica 
 

La Chiesa Relazione Chiesa-Mondo 

1. Periodo neo-testamentario 
e patristico (I-V sec.) 
 

Comunità dei credenti, 
vivificata dallo Spirito 

distinzione(nel mondo, ma 
non del mondo) 

 
2. Periodo medioevale (VI-
XV sec.)  
 

Organismo sociale simbiosi (le due realtà non si 
distinguono) 

3. Periodo post-concilio di 
Trento(XVI-XIX sec.) 

 

Società visibile fortemente 
strutturata 

opposizione (la Chiesa è in 
contrasto col mondo) 

 
4. Periodo pre-concilio 
Vaticano II (XX sec.) 

 

Corpo mistico 
gerarchicamente strutturato  

Dialogo (la Chiesa si apre e si 
fa attenta al mondo) 

 
 
 

 

 

 

 

  

     

    

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



b. La Chiesa nell’attuale ecclesiologia 
 

 

1. Natura e Missione  

La Chiesa, che dal Concilio Vaticano 11(1962- 1965) alla promulgazione del 
nuovo Codice di Diritto Canonico (1983) ha acquisito una coscienza sempre 
più chiara della sua natura e della sua missione, si presenta al mondo come 
mistero, come «un sacramento o segno e strumento dell’intima unione con 
Dio e dell’unità di tutto il genere umano». 13 

 

Natura della Chiesa 

«Chiesa» significa comunità convocata da Dio, costituita cioè essenzialmente 
dalla chiamata di Dio Essa è perciò un mistero che supera e trascende gli 
stessi membri che la compongono; è una realtà propriamente divina, pur 
essendo formata in questa terra da uomini peccatori. 14 

La Chiesa è al tempo stesso la comunione dei credenti e l’istituzione fondata, 
posta e definita dalla chiamata di Dio. 

significato del 
termine 

La Chiesa è dunque un grande mistero di comunione per il quale l’uomo è 
chiamato a partecipare alla medesima vita divina e ad accogliere il medesimo 
dono dello Spirito. E’ un mistero che affonda le sue radici nella comunione 
trinitaria ed è l’espressione della riunione operata dal Padre in Cristo, Capo 
del suo Corpo che è la Chiesa, e nello Spirito Santo, anima del nuovo Popolo 
di Dio in cammino nella storia. 

Nella comunione dell’unico corpo, dell’unico Dio, dell’unica fede, dell’unico 
battesimo e dell’unica speranza, la Chiesa manifesta il disegno 
imperscrutabile di Dio di chiamare tutti gli uomini all’unità in Lui; mentre 
con la partecipazione all’unico mistero di grazia e di salvezza, operato dal 
Signore Risorto e comunicato ai credenti nei Sacramenti, essa porta a 
compimento questo stesso disegno. 

La Chiesa è così nella sua realizzazione comunione in Gesù Cristo e nel suo 
Spirito, inizio della comunione vera degli uomini con Dio e tra loro, e 
prefigurazione della comunione definitiva che sarà pienamente manifestata 
con le nozze escatologiche della «Sposa» con il suo Signore. 

mistero di 
comunione 

 

 

                                                 
13 LG I 
14 cf LG 8 
 



 

La «Lumen Gentium» definisce la Chiesa anche Corpo mistico di 
Cristo. Egli, «unendo a sé la natura umana e vincendo la morte con la sua 
morte e risurrezione, ha redento l’uomo e l’ha trasformato in una nuova 
creatura. Comunicando infatti il suo Spirito, fa che i suoi fratelli, chiamati di 
tra tutte le genti, costituiscano il suo Corpo mistico». 15 

Di questo Corpo Cristo è il Capo ed i credenti sono le membra, mentre 
lo Spirito Santo, come l’anima nel corpo umano, è il principio vitale che 
vivifica la Chiesa. 

Pur formando l’unico Corpo mistico di Cristo, i fedeli esprimono una 
diversità di membri e di uffici; ed è lo Spirito che per l’unità della Chiesa 
distribuisce la varietà dei suoi doni secondo la sua ricchezza e le necessità dei 
ministeri.16 

Tutti i membri del Corpo mistico devono conformarsi al Capo, fino a 
che Cristo non sia in essi formato; e perché ciò sia possibile, egli li ha resi 
partecipi del suo Spirito. 

 

corpo mistico di 
Cristo 

                                                 
15 LG 7 
16 cf LG 7 



La Chiesa, convocata per attuare l’opera della redenzione di Cristo, è 
una, santa, cattolica e apostolica. 

La Chiesa è una: Gesù Cristo ne è il solo Capo, una l’unico Pastore 
invisibile. Essa ha il suo centro visi bile di comunione nella Chiesa di Roma, 
nella per sona del suo Vescovo, successore di Pietro, che presiede alla carità 
ecclesiale. 

Questa Chiesa, una e universale, esiste e si mani festa nelle Chiese 
locali. In ognuna di esse è presente Cristo per virtù del quale si raccoglie la 
Chiesa una, santa, cattolica e apostolica.17 

Le Chiese locali non sono unite tra loro alla maniera di una somma di 
comunità, ma come espressione dell’unico mistero di convocazione 
comunione realizzato dal Padre con l’invio del Figlio e la presenza dello 
Spirito Santo nell’unica Chiesa di Dio. 

La Chiesa è santa della santità di Cristo, di cui essa è il Corpo e la 
Sposa. Tuttavia, comprendendo nel suo seno i peccatori, la Chiesa è santa, ma 
sempre bisognosa di purificazione. Per questo mai tralascia la penitenza ed il 
suo rinnovamento.18 

La Chiesa è cattolica, cioè universale, perché è  aperta a tutti, 
accogliente per tutti i popoli, per tutte le culture e le lingue. Essa è mandata a 
tutti i popoli e deve portare loro il messaggio del Signore. 

La Chiesa è apostolica poiché la fede degli apostoli è la roccia 
incrollabile delle sue fondamenta. Attraverso gli Apostoli e i Vescovi loro 
successori, il messaggio della Chiesa percorre la storia e la terra degli uomini. 

 

note della 
Chiesa di Cristo 

 

una 

 

 

 

 

 

 

 

 

Santa 

 

 

 

Cattolica 

 

Apostolica 

La Chiesa è il nuovo Popolo di Dio. Dio infatti «volle salvare e 
santificare gli uomini non individualmente e senza alcun legame tra loro, ma 
volle costituire di loro un popolo che lo riconoscesse nella verità e fedelmente 
lo servisse»19 e si estendesse fino agli estremi confini della terra. Per questo 
egli scelse il popolo israelita, stabilì con lui un’alleanza e, lungo la sua storia, 
gli manifestò se stesso e i suoi disegni, santificandolo per sé. 

Il popolo d’Israele, però, era semplice figura del nuovo Popolo di Dio 
che è la Chiesa, istituita da Cri sto mediante l’Alleanza nel suo Sangue. 

Costituita per una comunione di vita, di carità e di verità, la Chiesa è 
pure assunta da Cristo per essere strumento della redenzione di tutti ed è 
inviata a tutto il mondo per essere luce del mondo e sale della terra, e portare 
a tutti gli uomini il lieto annuncio della salvezza. Il nuovo Popolo di Dio, 
rigenerato dall’acqua e dallo Spirito mediante il battesimo, è in Cristo un 
popolo sacerdotale, profetico e regale. 

 

nuovo Popolo di 
Dio  

 

                                                 
17cf LG 26 
18 cf LG 8 
19 LG 9 

 



 

 a) Popolo sacerdotale. Partecipi dell’unico sacerdozio di Cristo, i 
battezzati offrono se stessi come vittima viva, santa e gradita a Dio, elevando 
a Lui la lode cosciente di tutto il creato, ricevendo i sacramenti che sempre 
più ci uniscono a Cristo, sommo ed eterno Sacerdote, unico mediatore fra il 
mondo del peccato e la santità divina. 

Il sacerdozio comune dei fedeli differisce, essenzialmente e non solo 
di grado, dal sacerdozio ministeriale o ordinato, perché non è dotato dei poteri 
sacri. Tuttavia essi sono ordinati l’uno all’altro. 

Soltanto il sacerdozio ministeriale ha il potere di compiere il Sacrificio 
eucaristico «in persona Christi», di offrirlo a Dio a nome di tutto il popolo,20 
di assolvere dalle colpe e riconciliare con Dio. 

Popolo 
sacerdotale 

b) Popolo profetico. Il popolo santo di Dio partecipa pure della 
funzione profetica di Cristo col diffondere dovunque la viva testimonianza di 
lui, soprattutto per mezzo di una vita di fede e di carità e con la preghiera. 

Sorretto dallo Spinto di verità e sotto la guida del Magistero, il Popolo 
di Dio aderisce alla fede trasmessa, con retto giudizio penetra in essa e la 
esprime con la vita. 

Lo stesso Spirito, distribuendo tra i fedeli doni e carismi, li rende atti 
ad assumersi varie opere e uffici, utili al rinnovamento, alla crescita della fede 
e alla maggiore espansione della Chiesa. 

popolo profetico 

c) Popolo regale. Tutti gli uomini sono chiamati a formare il nuovo e 
universale Popolo di Dio, sotto la guida dell’unico Capo, Cristo, Maestro, Re, 
Sacerdote di tutti. 

Questo popolo dei figli di Dio è radicato in tutte le nazioni, poiché di 
mezzo a tutte le stirpi, Iddio prende i cittadini del suo Regno non terreno, ma 
celeste. 

In questo Regno confluisce la ricchezza di capacità e di consuetudini 
buone di qualsiasi popolo, ricchezza che la Chiesa accoglie, purifica, 
consolida ed eleva. 

Così il Popolo di Dio, vivificato dallo Spirito, tende a compenetrare 
tutta la storia dello Spirito di Cristo, ad orientarla al suo Regno, ad accentrare 
tutta l’umanità in Cristo Capo, fatta «una» dal suo Spirito. 

La Chiesa è l’universale sacramento di salvezza che « svela e insieme 
realizza il mistero dell’amore di Dio verso l’uomo». 21 

Essa si presenta al mondo come la comunità dei discepoli di Cristo 
che, guidati dallo Spirito Santo e solidali con tutti gli uomini, propongono ad 
essi il messaggio di salvezza ricevuto.22 

 

popolo regale 

 

                                                 
20 cf LG 10,11 
21 GS 45 
22 cf GS I 

 



 

La Chiesa si pone alla sequela di Cristo Capo, di Lui vive, come Lui si 
rende presente in ogni luogo e tempo, con Lui predica, anche in mezzo alle 
persecuzioni. 

Ad imitazione del suo capo Cristo, «venuto nel mondo a rendere 
testimonianza alla verità, a salvare e non a condannare, a servire e non ad 
essere servito», 23 la Chiesa serve al piano di redenzione ponendosi a servizio 
dell’uomo e del mondo. 

 

Missione della Chiesa 

La Chiesa nasce dalla Parola di Cristo che, proclamando il 
compimento dei tempi, chiama tutti alla conversione e all’accoglienza del 
Vangelo;24 essa prende progressivamente corpo con la riunione dei discepoli 
attorno a sé25 e la costituzione dei dodici a fondamento della nuova Comunità. 

Cristo affida a Pietro il compito di reggere la comunità dei suoi 
discepoli e di pascere il gregge in suo nome.26 

«Cum Petro et sub Petro», il Collegio degli apostoli, a cui Cristo 
conferisce i poteri necessari e la sua stessa missione, promuove la crescita del 
nuovo Popolo di Dio in tutto il mondo, «fino agli estremi confini della 
terra». 27 

Nata dunque dall’azione evangelizzatrice di Gesù28 e dal dono dello 
Spirito, la Chiesa riceve dal suo Fondatore la missione di annunziare a tutti la 
salvezza da lui operata.29 

Con quanti accolgono il messaggio della salvezza, la Chiesa attua il 
disegno di Dio di «instaurare in tutte le genti il Regno di Cristo, di cui essa in 
terra è il germe e l’inizio »30 

Sacramento di 
salvezza 

La Parola di Dio proclamata dalla Chiesa, nella potenza dello Spirito, 
è all’origine della formazione della comunità ecclesiale. Come quella di Gesù, 
la parola dell’apostolo chiama gli uomini alla fede e alla grazia e li riunisce 
come comunità di salvati. Oggetto centrale di questa Parola è il mistero della 
salvezza che trova nella morte e risurrezione di Cristo il suo culmine e la sua 
pienezza. Ora, questa Parola di Dio, che convoca in assemblea e proclama il 
mistero della grazia, realizza nel sacramento ciò che annuncia. 

Parola di Dio 

 

 

 

 

 
                                                 
23 GS 3 
24 Mc 1,14-15 
25 Mc 1,16-20 
26 Gv 21,15-17 
27 At 1,68 
28 cf EN 15 
29 cf Mc 16,15 
30 LG 5 
 



 

Attraverso i sacramenti quanti hanno accolto la salvezza partecipano al 
sacerdozio di Cristo e al culto perenne che Egli in comunione con la sua 
Chiesa rende al Padre. 

Mediante l’Eucaristia, sacramento di unità, la Chiesa celebra la 
salvezza del mondo, annunciando la morte del Signore fino a quando Egli non 
ritornerà nella gloria del suo Regno. Oltre, all’Eucaristia, che ne è il centro e 
il culmine, la Chiesa con gli altri sacramenti prolunga nel tempo i gesti 
salvifici di Cristo. Con essi Cristo stesso manda il suo Spirito nei fedeli, 
perché li santifichi e li configuri a Sè. 

Inoltre, attraverso i sacramenti, Egli sostiene e sviluppa la vita della 
sua Chiesa nelle varie comunità. A sua volta la Chiesa risponde alla sua 
missione salvifica e riceve la forza per compierla; prende coscienza di essere 
nata dall’intervento di Dio e rimane in totale dipendenza dal suo Salvatore. 

La Chiesa attua la sua missione di salvezza mossa e confortata dalla 
presenza dello Spirito Santo. Egli è l’anima della Chiesa ed è l’agente 
principale della sua missione; è Lui che spinge ad annunziare il Vangelo e che 
nell’intimo delle coscienze fa accogliere e comprendere la parola della 
salvezza. È sempre lo stesso Spirito che suscita la creazione nuova, la nuova 
umanità, e che rende feconda la missione stessa della Chiesa. 

Ogni discepolo di Cristo ha il dovere di prendere parte alla missione 
salvifica della Chiesa ed è chiamato a diffondere, per quanto gli è possibile, la 
fede. 

Unica infatti è la missione ecclesiale anche se di versi sono i carismi e 
i ministeri con cui essa viene attuata. 

È sempre la medesima «Chiesa che prega insieme e lavora, affinché 
l’intera massa degli uomini diventi Popolo di Dio, Corpo mistico di Cristo e 
Tempio del lo Spirito Santo». 31 

 

sacramenti 

2. Struttura fondamentale 

Per parlare rettamente di struttura della Chiesa, occorre tenere ben 
salde la dimensione carismatico sacramentale di essa e la sua intima 
partecipazione- imitazione del mistero di Cristo. I vari «munera», cioè poteri, 
competenze, uffici di cui la Chiesa si avvale e nella distribuzione dei quali 
essa si gerarchizza, acquistano in questa prospettiva una componente cri 
stologica e diventano, all’interno della Chiesa, essenziali sue attribuzioni. 

La Chiesa si gerarchizza dall’interno, ma la gerarchia di uffici e di 
servizi è unificata dal comandamento della carità. 

 

 

 

                                                 
31 LG 17 

 



 

Dimensione carismatico-sacramentale della Chiesa 

            La Chiesa è carismatica e sacramentale perché mistero di comunione, 
nata dall’effusione dello Spirito del Signore morto e risorto, Spirito che ora 
dimora in essa e nel cuore dei fedeli come in un tempio. 

«Non si può comprendere la comunione, né la comunità con tutti i suoi 
ministeri» se non si percepisce in profondità l’azione dello Spirito di Dio.32 

«Uno è lo Spirito che guida la Chiesa a tutta intera la verità, che la 
unifica nella comunione e nel ministero, la istruisce e dirige con diversi doni 
gerarchici e carismatici e la abbellisce dei suoi frutti». 33 

La Chiesa è mistero di comunione nella varietà dei doni dello Spirito. 
Tra questi doni eccelle quello dato agli Apostoli e ai loro successori di essere 
i capi e i depositari della fede (gerarchia-magistero). 

Alla loro autorità lo stesso Spinto sottomette gli altri carismi34 per 
«comporre in armonia e far convergere al bene comune ecclesiale energie e 
carismi largamente diffusi e promettenti ». 35 

Ogni intuizione carismatica nel suo manifestarsi e nel suo tentativo di 
attuazione è dono e opera dello Spirito. Alla gerarchia spetta: 

— riconoscere il carisma come autentico e quindi utile per la missione 
salvifica della Chiesa; 

— permettere e tutelare la vita e lo sviluppo del carisma stesso; 

— approvarne le regole di condotta e dare vita a una istituzione 
canonica. 

«Nella costruzione del Corpo del Signore, che è la Chiesa, e nella 
sottomissione al discernimento dell’Apostolo, i carismi evidenziano una 
doppia caratteristica: sono dati per un impulso alla solidale fraternità e 
rivelano l’esigenza di una chiara distinzione di compiti nel servizio della 
comunità». 36 

 

 

  

 

 

                                                 
32 cf CeC 18 
33 LG 4 
34 cf LG 7 
35 CeC 46 
36 CeC 48 



 

Dimensione istituzionale-gerarchica della Chiesa 

Come la dimensione carismatico-sacramentale, così quella 
istituzionale-gerarchica esprime l’essenza stessa della Chiesa e la volontà del 
suo divino Fondatore. 

Da una parte tutti i fedeli godono di una eguale dignità perché sono 
incorporati a Cristo col battesimo, quindi tutti ugualmente figli di Dio 
formano un unico Popolo di Dio e partecipano alla missione sacerdotale, 
profetica e regale del Cristo suo Capo.37 

Dall’altra essi si distinguono tra loro perché partecipano all’unica 
missione di salvezza della Chiesa con modalità diverse e secondo la propria 
funzione che determina una situazione giuridica diversa.38 

La comunità ecclesiale che si basa sulla radicale uguaglianza di tutti i 
battezzati è al tempo stesso comunione gerarchica. Infatti, la comunione tra i 
battezzati è regolata e incrementata dall’azione di coloro che Dio chiama 
come responsabili del ministero apostolico. 

Questa Chiesa, costituita ed organizzata come società, sussiste nella 
Chiesa cattolica, governata dal successore di Pietro e dai Vescovi in 
comunione con lui. 39 Al romano Pontefice, capo dei Vescovi, è riconosciuto il 
primato su tutti, sia pastori sia fedeli. 40 

Anima della comunione gerarchica è sempre lo Spirito, che fa 
compiere i vari uffici in atteggiamento di diakonia, a imitazione del Cristo, 
Servo e Signore. 

 

 

3. Articolazione della Chiesa 

 

La Chiesa, mistero di comunione e sacramento di salvezza, si articola 
variamente al suo interno. 

La Costituzione conciliare « Lumen Gentium esprime chiaramente 
questa articolazione nel cap. II. 

Il nuovo Codice di Diritto Canonico, al can. 204, riprende le 
distinzioni conciliari allorché affronta il tema dei christifideles.  

 

 

 

 

 

 

 

christifideles 

 

 

 

                                                 
37 cf CDC can. 208 
38 cf CDC can. 204 
39 cf LG 8 CDC can. 204 
40 cf LG 22 
 



 

S’intendono per christifideles « coloro che, essendo stati incorporati a 
Cristo mediante il battesimo, sono costituiti Popolo di Dio e perciò, resi 
partecipi nel modo loro proprio dell’ufficio sacerdotale, profetico e regale di 
Cristo, sono chiamati ad attuare, secondo la condizione giuridica propria di 
ciascuno, la missione che Dio ha affidato alla Chiesa da compiere nel 
mondo». 41 

Secondo lo stesso Codice i christifideles si articolano in ministri sacri 
e laici. 

 

 

I ministri sacri, chiamati anche chierici, sono i fedeli che hanno 
ricevuto uno dei tre gradi del sacramento dell’Ordine: episcopato, 
presbiterato, diaconato. 

ministri sacri 

I laici sono i fedeli che non hanno ricevuto alcun grado del sacramento 
dell’Ordine. Sono cioè i fedeli che, dopo essere stati incorporati a Cristo col 
battesimo, sono costituiti Popolo di Dio. Essi stessi sono resi partecipi, nella 
loro misura, dell’ufficio sacerdotale, profetico e regale di Cristo e, di 
conseguenza, compiono nella Chiesa e nel mondo, per la loro parte, la 
missione propria di tutto il popolo cristiano. 

I laici dunque non sono cristiani di più bassa categoria, poiché il 
battesimo li ha inseriti vitalmente e organicamente nell’articolazione del 
Popolo di Dio. 

laici 

Dai ministri sacri e dai laici provengono fedeli i quali sono consacrati 
a Dio con la professione dei consigli evangelici mediante voti o altri vincoli 
sacri. 

Lo stato dei consacrati non riguarda la struttura gerarchica della 
Chiesa, ma appartiene alla sua vita e alla sua santità, in quanto radica e 
consolida il Regno di Cristo.42 

 

consacrati 

 

 

 

                                                 
41 CDC can. 204 
42cf LG 44 
 



Schema di sintesi 
 

 

  • mistero di comunione 
• Corpo mistico di Cristo 
• Popolo di Dio 
 

 NATURA 
a) in se stessa 

Note:   una 
santa 
cattolica 
apostolica 

 

  funzioni: sacerdotale 
               profetica 
               regale 
 

CHIESA b) nei confronti del 
mondo (GS) 

• sacramento di salvezza 
• a servizio dell’uomo e del mondo 
 

  

MISSIONE  

 

• annunziare il Vangelo della salvezza 
• instaurare in tutte le genti il Regno         
di Dio  
 

  

DIMENSIONE 
CARISMATICO-
SACRAMENTALE  

 

• lo Spirito precede ogni Istituzione, 
anche la Gerarchia che riconosce e 
approva i carismi 

 

 

STRUTTURA 
FONDAMENTALE  
DELLA CHIESA  

 

 

DIMENSI0NE 
GERARCHICO-
ISTITUZIONALE  

• uguale dignità dei fedeli 
• distinzione: 
- per funzioni di missioni 
- per condizione giuridica 
• la Gerarchia regola e incrementa la 
comunione-comunità ecclesiale 

 

ARTICOLAZIONE  
DELLA CHIESA 

 

CHRISTIFIDELES 

• ministri sacri o chierici 

• laici        consacrati 

 
 

 
 
 
 
 
 



Capitolo II 
 

I LAICI NELLA CHIESA 

 

 

 

a. Premessa storica 
 
            Il termine laico (da laos Popolo di Dio) non appare nella Sacra Scrittura.  

Se l’Antico Testamento predilige il termine Popolo di Dio, il Nuovo 
pone l’accento soprattutto sulla comunità, in cui non esiste distinzione tra i 
membri, giacché tutti sono ugualmente chiamati a vivere la vita in Cristo 
nello Spirito. 

I valori che fanno del Popolo di Dio una sola cosa in Cristo sono: 
l’elezione, la chiamata, la consacrazione per cui diveniamo sacerdozio santo, 
popolo regale, tempio del Dio vivente.43 Il tutto finalizzato a offrire a Dio un 
culto animato dallo Spirito e a Lui rendere testimonianza davanti al non-
popolo, cioè al mondo. 

 

Periodo neo-
testamentario e 
patristico (I-V 
sec.) 

 

            La comunità neo-testamentaria comprende due elementi:  

           — al proprio interno gli appartenenti hanno doni e funzioni distinti, ma tutti 
unificati nella fede e nella carità in vista della edificazione dell’unico Corpo; 

           — all’esterno i credenti si distinguono per una visione positiva delle 
realtà create, affidate alle mani operose dell’uomo, signore dell’universo. 
Nello stesso tempo riconoscono che «tutta la creazione geme»44 per la 
corruzione entrata in essa col peccato e accolgono il compito di salvarla per 
mezzo di Gesù Cristo.45 

 

Nuovo 
Testamento 

Nella comunità cristiana primitiva i discepoli del Signore - alcuni dei 
quali hanno carismi e funzioni specifici di governo, di culto, di insegnamento 
(pastori, presbiteri, maestri)  — sono impegnati indistintamente a diffondere e 
a difendere la fede, ad annunciare la Parola, a servire, a sostenere con la 
preghiera e l’aiuto materiale i pastori. 

 

Comunità 
primitiva    

                                                 
43 cf 1 Pt 2,9-10 
44 2 Rm 8,21 
45 cf Rm 5,17 
 



 

Dagli Atti e dalle lettere di S. Paolo emergono numerose e varie figure 
di credenti, uomini e donne, non apostoli, ma partecipi della grazia 
dell’apostolato, che secondo la misura del dono ricevuto,46 collaborano 
efficacemente con gli apostoli alla diffusione del Regno nuovo inaugurato da 
Cristo con l’assistenza e l’offerta di ospitalità, ma anche con una 
partecipazione più diretta alla predicazione. 

 

 

Per esempio generosi collaboratori creano attorno a Paolo le  
condizioni migliori per l’annuncio e si onorano di accogliere nella propria 
casa l’assemblea dei fratelli per la preghiera e la fractio panis.47 Con spirito di 
iniziativa e docilità di fede, i primi cristiani partecipano alle vicende della 
Chiesa, interessandosi alle attività apostoliche.48 

 

 

La Chiesa primitiva, come comunità di fratelli, piccolo gregge, 
minuscolo pugno di lievito nella massa di farina del mondo, si trova presto a 
sperimentare la persecuzione ed il martirio. Questo rafforza nella coscienza  
cristiana le caratteristiche dell’appartenenza alla comunità e della separazione 
dal mondo: 

— il senso di appartenenza si esprime nel fatto che i credenti, non solo 
sacerdoti e diaconi, ma vergini e vedove, teologi e asceti sono fortemente 
impegnati nell’opera di dilatazione del Vangelo e nelle opere di misericordia. 
Spesso agiscono e pregano raccolti in piccole chiese domestiche. Essi 
riconoscono la precisa autorità del sacerdozio gerarchico da cui non solo le 
diverse funzioni, ma anche le differenze politiche, culturali, organizzative 
sono integrate in unità e in armonia come le corde dell’unica cetra. Così si 
esprime Ignazio d’Antiochia; 

- la separazione dal mondo non è intesa come fuga dal mondo, ma 
come nuovo modo di essere nel mondo, secondo l’insegnamento del 
Signore.49 

 

tempo post-
apostolico 

Neppure la persecuzione spinge i cristiani a fuggire. Anzi essi restano 
inseriti dentro le realtà del mondo presente, per immettervi lo spirito 
evangelico e il fermento pasquale del Cristo. Ciò che l’anima è nell’uomo — 
sentenzia la lettera a Diogneto — così sono i cristiani nel mondo. 

In questo quadro storico appare per la prima volta l’uso del termine 
laikòs (95 d.c.) a designare i credenti che, non Vescovi, nè sacerdoti, nè 
diaconi, cooperano con i ministri ordinati alla missione della Chiesa. 

 

primo uso 
cristiano del 
termine laikòs 

 

                                                 
46 cf Ef 4,7 
47 cf At 2,42; 5,42; 16,14-15; 18,2-3 
48 cf At 4,23 
49 cf Gv 17,18 

 



 

           Terminata la persecuzione contro i cristiani, la Chiesa assume sempre 
più la fisionomia di società pubblica di diritto divino, con tre ordini distinti: 
chierici, monaci, laici. Ai cristiani vengono affidate responsabilità civili e 
politiche, mentre la Chiesa e l’Impero si incorporano a vicenda e convivono 
in un rapporto di simbiosi. 

I laici, cioè coloro che si occupano delle cose di questo mondo, 
diventano sempre più una realtà separata dal clero e dai monaci. Alcuni 
elementi accentuano la separazione: 

- il clero riceve dall’Imperatore immunità e privilegi, mentre i laici 
restano nella situazione di inferiorità economica e sociale; 

-  la cultura diviene monopolio dei Principi e dei chierici, mentre i 
laici sono estraniati      da essa e dagli stessi atti di culto, tutti 
celebrati in latino; 

- coloro che ricevono cariche ecclesiastiche modellano la vita su 
una propria dimensione sociologica (tonsura, abiti clericali) e su 
una spiritualità monastica di fuga dal mondo. Ciò produce nei 
laici una visione negativa di tutto ciò che appartiene al mondo; 

- il clero riserva per sé il ruolo attivo di guidare e formare i laici, ai 
quali spetta solo il compito di ascoltare e obbedire passivamente 
alla gerarchia. 

Fanno eccezione i laici nobili che però, per i loro diritti e i loro poteri 
(compreso quello di fare crociate e guerre a scopo «missionario»), non si 
possono più considerare semplici laici, ma quasi ministri della ecclesìa. 

Non mancano alcune grandi figure di laici cristiani: Severino Boezio, 
venerato e ascoltato come dottore per tutta l’età medioevale; Cassiodoro, 
impegnato ad armonizzare la cultura antica col messaggio evangelico. Nel 
XV secolo s’incontrano Giovanna d’Arco, esempio eroico di fedeltà a Dio e 
di obbedienza alla Chiesa; Francesca Romana, sposa e madre che, con le sue 
«oblate» senza voti, nè clausura, unisce la contemplazione alla carità più 
attiva; Caterina da Genova, che si consacra ai malati e raccoglie attorno a sé 
un gruppo di ferventi discepoli; Vittorino da Feltre che considera l’apostolato 
tra i giovani una vera vocazione e quasi un sacerdozio nel mondo. 

Non mancano anche momenti di promozione dei laici e l’assunzione 
da parte di alcuni di essi di posizioni di responsabilità verso il clero corrotto. 
Pur troppo tali posizioni sfociano spesso in movimenti ereticali (es.: Cola di 
Rienzo e Savonarola in Italia). 

È la Riforma gregoriana (sec. XI) che per la prima volta riconosce 
ufficialmente ai laici una certa autonomia, basata tanto sulla appartenenza a 
uno stato sociale, quanto sulla fedeltà al battesimo e sulla possibilità di 
giungere alla santificazione in tutti gli stati di vita.  

 

periodo 
medioevale (VI-
XV sec.) 



 

 

Una nuova concezione del laicato si afferma in coincidenza con le 
grandi scoperte geografiche che ampliano i confini delle proprie conoscenze e 
con l’Umanesimo, che afferma la bontà delle cose ed esalta l’uso dei beni di 
questo mondo. 

La politica, la cultura, le scienze, l’organizzazione della città, la 
filantropia, la morale stessa vengono ricercate e vissute come valori autonomi 
e non più in dipendenza o finalizzate alla Chiesa. 

Il Protestantesimo viene a negare la distinzione tra monaci, presbiteri e 
laici, proclamando l’uguaglianza di tutti davanti a Dio. In risposta, il Concilio 
di Trento riafferma vigorosamente l’istituzione divina della gerarchia 
ecclesiastica con la conseguente ristrutturazione dei poteri clericali. Dei laici, 
lo stesso Concilio parla solo in termini negativi e a loro nega l’esercizio di 
alcune prerogative proprie della gerarchia. Ma, di fatto, il laicato sta 
affermandosi, esprimendo l’aspirazione profonda e diffusa a una rinnovata 
vita cristiana. 

Nel frattempo appare inarrestabile la corsa verso l’affermazione 
assoluta dei valori mondani, al di fuori di ogni condizionamento ecclesiastico 
o religioso. 

La Rivoluzione Francese (XVIII sec.) porterà all’estremo il processo 
di laicizzazione della vita. Ma contemporaneamente si moltiplicano le figure 
di laici che, soli o in gruppi, mantengono vivo il fervore e la carità tra il 
popolo. 

Il Concilio Vaticano I (1870) non affronta la nuova complessa 
problematica socioculturale e neppure dedica molta attenzione ai laici, benché 
sia ormai rilevante la loro presenza nella Chiesa e notevole l’influsso della 
loro polemica contro le ideologie anti-cattoliche. 

Gli ultimi decenni del secolo XIX sono caratterizzati da una fioritura 
di associazioni cattoliche (opere, confraternite, ecc.) nelle quali i laici escono 
dalla loro passività per assumere ruoli di cooperazione nei con fronti della 
gerarchia ecclesiastica. 

Soprattutto il tentativo di arrestare il processo di scristianizzazione 
della società porta alla luce non pochi personaggi nell’apostolato militante. 
Ma negli ambienti ecclesiastici difficilmente si prende coscienza di essi e 
della loro posizione nuova nella Chiesa. 

Prevale nella Chiesa stessa una mentalità clericale, condizionata da 
fatti storici, come le rivoluzioni e la separazione tra Stato e Chiesa. 
L’attenzione maggiore è rivolta all’apostolato che i laici sono chiamati a 
svolgere in obbedienza alla volontà dell’Episcopato. 

 

 

Periodo 
moderno (XVI-
XIX sec.) 

 

 



 

E’ soprattutto all’inizio del XX secolo che nasce all’interno del laicato 
cattolico la coscienza del «noi siamo chiesa». Tale coscienza matura insieme 
alla riscoperta di una propria spiritualità laicale — non più di fuga dal mondo, 
ma di vivo dinamismo evangelico e missionario - e di un proprio dovere di 
servizio in ogni campo dell’attività umana e della carità. 

Tutta la Chiesa, grazie a questo risveglio laicale, acquista coscienza 
della propria responsabilità verso il mondo; si fa attenta a ritrovare un 
contatto con esso per rendervi presente la volontà salvifica uni versale di 
Cristo, fino a sfociare nelle notevoli affermazioni pastorali della Costituzione 
conciliare «Gaudium et Spes ». 

 

periodo 
contemporaneo 
(XX sec.)    

 

 



Schema di sintesi 

 

 

 

Epoca storica Fisionomia della 
Chiesa 

Posizione dei 
laici 

Relazione con la 
Gerarchia 

Relazione con il 
mondo 

 
I. Periodo neo-
testam. e 
patristico(I-V 
sec.) 

comunità dei 
credenti 

partecipi 
dell’unica 
missione con 
doni e funzioni 
distinti 

distinzione tra 
laici e presbiteri 
nella comunione   

Separazione dal 
mondo, ma 
anima del mondo 

 

2. Periodo 
medioevale (VI-
XV sec.) 

società pubblica 
di diritto divino 

oggetti, in stato  
di inferiorità e 
con ruoli  
esecutivi  

separazione e 
subordinazione 
dei laici dal clero  

inserimento, ma 
spiritualità di 
fuga dal mondo 

3. Periodo post-
concilio di 
Trento (XVI-
XIX sec.) 

cristianità in 
declino e 
osteggiata 

cooperatori 
nell’apostolato 

 

dipendenza dei 
laici dalla 
gerarchia 

laicizzazione  del 
mondo e 
autonomia delle 
realtà temporali 

4. Periodo pre-
concilio Vaticano 
II (XX sec.) 

 

cristianità in 
minoranza e in 
dialogo 

 

soggetti attivi 
con doni e 
funzioni 
specifiche per la 
comunione 

 

collaborazione   inserimento nel 
mondo e nella 
storia con 
modalità secolare 

 

 

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

b. I laici e la loro spiritualità 



 

 

 

E’ all’interno della nuova ecclesiologia del Vaticano II, centrata sul 
Popolo di Dio, che l’identità dei laici e la loro spiritualità possono essere 
comprese nella propria completezza. La figura e la missione dei laici 
emergono particolarmente nella Costituzione dogmatica « Lumen Gentium », 
in quella pastorale «Gaudium et Spes», nei Decreti ((Ad Gentes» e 
«Apostolicam Actuositatem ». 

Il cap. IV della «Lumen Gentium descrive la natura, le condizioni, la 
dignità, la missione e le funzioni: sacerdotale, profetica, regale. 

L’«Apostolicam Actuositatem» è interamente dedicata a sostenere 
l’importanza dell’apostolato dei la ici. Nell’«Ad Gentes» si afferma che, senza 
l’apporto dei laici, la Chiesa non è segno perfetto della presenza di Cristo tra 
gli uomini. 

Infine la «Gaudium et Spes», dichiarando che la Chiesa esiste ed opera 
nel mondo e per il mondo, apre ai laici spazi immensi in tutti i campi 
dell’attività umana. 

 

 

1. Identità dei laici  

Secondo quanto insegna la «Lumen Gentium», tutti i membri del 
Popolo di Dio godono di una fondamentale uguaglianza e di una medesima 
dignità. Essi infatti hanno in comune la Rivelazione, l’elezione, la fede, la 
comunione con Dio, la chiamata alla santità in Cristo Gesù e tutti sono 
responsabili verso la missione della Chiesa. 

L’uguaglianza fondamentale dei membri del Popolo di Dio è 
chiaramente evidenziata anche dal nuovo Codice di Diritto Canonico (1983). 

In un confronto fra «Lumen Gentium» e nuovo Codice si nota una più 
matura considerazione dell’identità e del ruolo dei laici nella Chiesa. Il 
Codice, infatti, prima di trattare della costituzione gerarchica della Chiesa, 
tratta dei laici, quali componenti del Popolo di Dio, modificando l’ordine 
adottato dalla «Lumen Gentium». E’ illuminante il confronto della diversa 
successione degli argomenti nei due testi: 

 

fondamentale 
uguaglianza e 
stessa dignità 

medesima 
responsabilità 

 

 

 

 

 



Lumen Gentium                                             Codice di Diritto Canonico 

 

 

 

Cap. I Il mistero della Chiesa Libro II Il Popolo di Dio 

 
Cap. II Il Popolo di Dio Parte I I fedeli 

 
Cap. III Costituzione gerarchica della 

Chiesa e in particolare 
dell’Episcopato 

 

t. I Obblighi e diritti di tutti i 
fedeli 

Cap. IV I laici t. II Obblighi e diritti dei fedeli 
laici 

 
Cap. V  La chiamata universale alla 

santità 

 

t. III I ministri sacri o chierici 

 

Cap. VI I religiosi t. IV Le prelature personali 

 
Cap. VII Indole escatologica della 

Chiesa peregrinante e sua 
unione con la Chiesa celeste 

t. V Le associazioni dei fedeli 

 

Cap. VIII La Beata Maria Vergine Madre 
di Dio nel mistero di Cristo e 
della Chiesa 

Parte II     La costituzione 
gerarchica della Chiesa 

 
 

 

    

                                    

    

 



 

Chi sono i laici? 

 

Operando una distinzione all’interno del Popolo di Dio, la «Lumen 
Gentium» definisce laici quanti non hanno ricevuto alcun grado dell’Ordine 
sacro e non appartengono allo stato religioso. 

In termini positivi essa precisa che i laici sono tutti quei fedeli che, 
dopo essere stati incorporati a Cristo con il battesimo e costituiti Popolo di 
Dio, partecipano nella loro misura alla funzione sacerdotale, profetica e regale 
di Cristo. Essi compiono per la loro parte nella Chiesa e nel mondo la 
missione propria di tutto il popolo cristiano.50 

E’ importante rilevare la sottolineatura che i laici, nell’unico Popolo di 
Dio, esercitano le funzioni del Cristo e partecipano alla medesima missione 
della Chiesa in un modo e in una misura loro propria. 

 

 

Ciò che rende un fedele laico è il rapporto che egli ha all’interno del 
mondo, cioè la sua secolarità. Dice infatti la «Lumen Gentium» che «l’indole 
secolare è peculiare dei laici»51 

 

nota distintiva 

 

È proprio dei laici cercare il Regno di Dio trattando le cose temporali e ordinandole secondo Dio52, in modo che 
esse tornino a lode del Creatore. 

I laici conducono la loro esistenza nelle ordinarie condizioni della vita 
familiare e sociale, implicati nei doveri e negli affari del mondo. 

Vivendo nel secolo, sono chiamati da Dio a contribuire quasi 
dall’interno a modo di fermento alla santificazione del mondo mediante 
l’esercizio del proprio ufficio e sotto la guida dello spirito evangelico. In tal 
modo manifestano Gesù Cristo agli altri con la testimonianza della loro vita di 
fede, di speranza e di carità. 

 

vocazione 
specifica 

  

 

 

                                                 
50 cf LG 31 
51 LG 31 
52 LG 31 
 



 

2. Spiritualità dei laici 

 

Nella Chiesa di Dio, che nella varietà dei suoi membri testimonia 
l’ammirabile unità del Corpo di Cristo, non tutti camminano per la stessa via, 
ma tutti hanno come meta ultima la santità. 

In essa Pastori e fedeli, legati tra loro da un comune necessario 
rapporto, vivono in atteggiamento di reciproco servizio e, nella diversità dei 
ministeri, servono la ministerialità unica della Chiesa.53 

La collaborazione pastorale è resa possibile dall’unico e medesimo 
Spirito, anima della Chiesa, che distribuisce a tutti e a ciascuno doni e 
carismi, servizi e compiti per il bene comune della Chiesa stessa. 

Nei vari generi di vita e nei vari uffici, un’unica santità è coltivata da 
quanti sono mossi dallo Spirito, ma ognuno è tenuto a perseguire la santità e 
la perfezione del proprio stato. Ognuno deve avanzare per la via della fede 
viva, la quale accende la speranza e opera per mezzo della carità. 
  

vocazione alla 
santità 

            In primo luogo i Vescovi, i presbiteri, i diaconi e i religiosi devono 
tutti, per mezzo dei loro obblighi particolari, ascendere a una maggiore 
santità. 

 

secondo lo stato 
di vita 

La via concreta in cui Dio chiama i laici a vivere la vocazione cristiana 
alla santità ha caratteristiche proprie che la differenziano da quella del 
ministero ordinato e dello stato religioso. 

I laici sono chiamati a seguire Cristo nella quotidianità della vita 
familiare, del lavoro, dell’impegno di trasformazione del mondo; a scoprire e 
ad incontrare l’assoluto di Dio rimanendo fedeli agli uomini del loro tempo e 
obbedienti al Cristo di sempre. 

I coniugi e i genitori cristiani tendono alla santità sostenendosi a 
vicenda nella grazia e istruendo i figli nella dottrina cristiana e nelle virtù 
evangeliche. « Di vengono così testimoni e cooperatori della fecondità della 
Madre Chiesa». 54 

In un altro modo, ma non meno efficacemente, contribuiscono alla 
santità e alla operosità della Chiesa le persone vedove e nubili. 

I lavoratori con le opere umane cercano di perfezionare se stessi e di 
far progredire la società e la creazione verso uno stato migliore. Con il loro 
quotidiano lavoro tendono così ad una più alta santità anche apostolica. 

 

vocazione tipica 
dei laici 

                                                 
53 cf LG 22 
54 LG 41 
 



 

Quanti si sentono oppressi dalla povertà, dalla malattia, dalla 
debolezza e da varie tribolazioni, o soffrono persecuzioni per la giustizia si 
santificano unendosi in modo speciale a Cristo sofferente. Essi sono i beati 
proclamati dal Vangelo.55 

 

 

Compiendo la loro attività nel secolo, i laici coltivano l’intimità con 
Cristo alimentandola nella Chiesa con gli aiuti spirituali comuni a tutti i 
fedeli, con la preghiera e i sacramenti, soprattutto con la partecipazione 
attiva alla liturgia eucaristica. Si nutrono della Parola di Dio e cercano di 
superare le difficoltà della vita con prudenza e pazienza, in un continuo 
esercizio di fede, di speranza e di carità. Operando nel nome del Signore, 
fanno sì che nulla di ciò che li rigua rda rimanga estraneo alla loro vita 
spirituale.56 

 

vita spirituale 

 « La carità di Dio... rende capaci i laici di esprimere realmente nella 
loro vita lo spirito delle beatitudini. Seguendo Gesù povero, non si 
abbattono nella mancanza dei beni temporali, nè si inorgogliscono nella 
abbondanza di essi; imitando Gesù umile non diventano vanagloriosi, ma 
cercano di piacere più a Dio che agli uomini, sempre pronti a lasciare tutto 
per Cristo e a sopportare di essere perseguitati per amore della giustizia, 
memori delle parole del Signore: Se qualcuno vuole venire dietro a me, 
rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua (Mt. 16,24). Coltivando 
l’amicizia cristiana tra loro, si offrono vicendevolmente aiuto in qualsiasi 
necessità »57 

 

spirito delle 
beatitudini 

La spiritualità dei laici assume una sua peculiare caratteristica dallo 
stato di matrimonio o di famiglia o di celibato o di vedovanza, dalle 
condizioni di infermità, dall’attività professionale e sociale. Per questo sono 
chiamati a coltivare costantemente le qualità e le doti umane corrispondenti 
a tali condizioni e a servirsi dei doni ricevuti. 58 

 

spiritualità 
caratterizzata 
dallo stato di vita 

I laici guardano alla Beata Vergine Maria, Regina degli Apostoli, 
come al modello perfetto della loro vita spirituale e apostolica e la onorano 
devotamente. 

 

Maria:
 modell
o 

 

                                                 
55 cf LG 41 
56 cf AA 4 
57 cf AA 4 
58 cf LG 33 
 



3. Apostolato e ministeri 

 

I laici, come tutti i membri del Popolo di Dio, sono chiamati a 
contribuire con tutte le loro forze al l’incremento della Chiesa e alla sua 
continua ascesi nella santità.59 

 

 

L’apostolato dei laici è quindi partecipazione alla stessa missione 
salvifica della Chiesa; e a questo apostolato i fedeli sono destinati per mezzo 
del battesimo e della confermazione. La vocazione cristiana è, infatti, per sua 
natura anche vocazione all’apostolato. «Dai sacramenti, poi, specialmente 
dall’Eucaristia, viene comunicata e alimentata quella carità verso Dio e verso 
gli uomini, che è l’anima di tutto l’apostolato »60 

 

partecipazione 

I laici sono soprattutto chiamati a rendere presente e operosa la Chiesa in quei luoghi e in quelle circostanze in 
cui essa non può diventare sale della terra se non per mezzo loro. 

 

testimonianza 

Oltre a quell’apostolato che spetta a tutti asso- lutamente i fedeli, i 
laici possono essere chiamati in diversi modi a inserirsi in maniera più 
organica e a collaborare più immediatamente nella pastorale delle Chiese 
locali, ad imitazione di quegli uomini e donne che aiutavano l’apostolo Paolo 
nell’evangelizzazione.61 

Al fine di promuovere il Regno di Dio tra gli uomini, ai laici è aperta 
ogni via, affinché, secondo le loro forze e le necessità dei tempi, anch’essi 
attivamente partecipino all’opera salvifica della Chiesa. Il loro compito 
primario immediato non è l’istaurazione e lo sviluppo della comunità 
ecclesiale — che è il ruolo specifico dei Pastori — ma è la messa in atto di 
tutte le possibilità cristiane ed evangeliche nascoste, ma già presenti e 
operanti nella realtà del mondo. 

 

collaborazione 

 

 

                                                 
59 LG 33 
60 LG 33 
61 cf Fil 4; Rm 16,3 
 



La partecipazione dei laici alla funzione sacerdotale, profetica, regale di Cristo 
 

            Nella Chiesa esiste diversità di ministero, ma unità di missione. 

I laici, essendo partecipi della funzione sacerdotale, profetica e regale 
di Cristo, compiono, per la parte che loro tocca, la missione di tutto il Popolo 
di Dio nella Chiesa e nel mondo. 

 

 

Vivificati dallo Spirito e intimamente congiunti alla vita e alla 
missione del Cristo, i laici esercitano un culto spirituale,affinché Dio sia 
glorificato e gli uomini siano salvati. Tutte le loro opere, le preghiere e le 
iniziative apostoliche, se compiute nello Spirito, diventano sacrifici spirituali 
graditi a Dio, offerti nel la celebrazione eucaristica insieme all’oblazione del 
Corpo del Signore. 

«Così anche i laici, in quanto adoratori dovunque santamente operanti, 
consacrano a Dio il mondo stesso »62 

 

funzione 
sacerdotale 

Anche la funzione profetica è partecipata ai laici che vengono 
costituiti testimoni di Cristo per annunziarlo con la parola sia ai non fedeli per 
condurli alla fede, sia ai fedeli per istruirli, confermarli e indurli a una vita più 
fervente. L’evangelizzazione compiuta dai laici acquista una particolare 
efficacia dal fatto che viene compiuta nelle comuni condizioni del secolo. 

Nella vita matrimoniale e familiare i coniugi hanno la propria 
vocazione per essere testimoni della fede e dell’amore di Cristo l’uno all’altro 
e ai figli. 

I laici, sia quando animano cristianamente l’ordine temporale, sia 
quando esercitano il triplice « munus » sacerdotale, profetico, regale, 
cooperano alla dilatazione e all’incremento del Regno di Cristo nel mondo e 
partecipano alla missione salvifica della Chiesa. 

E’ perciò loro dovere approfondire con diligenza la verità rivelata e 
impetrare da Dio il dono della sapienza.63 

 

funzione 
profetica     

Partecipando alla funzione regale di Cristo, cioè funzione alla potestà di affermare la signoria di Dio sulle 
creature, i laici sottomettono se stessi a Dio vincendo il peccato con una vita santa. Inoltre, servendo a Cristo 
anche negli altri, conducono i loro fratelli a lui affinché Dio sia tutto in tutti. 

Il Signore desidera dilatare il suo Regno di giustizia, di santità, di 
amore e di pace anche per mezzo dei fedeli laici. Essi devono aiutarsi 
reciprocamente a crescere nella santità anche con opere propriamente secolari, 
affinché il mondo sia imbevuto dello Spirito di Cristo e raggiunga più 
efficacemente il suo fine nella giustizia, nella carità e nella pace. 

 

funzione regale 

 

                                                 
62 LG 34 
63 cf LG 35 

 



 
In questo compito i laici hanno un posto di primo piano: con la loro competenza nelle discipline profane e con la 
loro attività elevata dalla grazia, essi contribuiscono a far progredire i beni creati mediante il lavoro, la scienza e 
la tecnica per l’utilità di tutti, nella libertà umana e cristiana. 

 

santificazione 
dei beni creati 

Inoltre, anche consociando le forze, i laici sono chiamati a risanare le istituzioni e le condizioni del mondo 
qualora esse sollecitino l’uomo al peccato; a impregnare di valore morale la cultura e le opere umane, così che il 
mondo sia meglio preparato ad accogliere il seme della P arola divina. 

Essi devono educarsi a distinguere i doveri e i diritti che loro 
incombono come appartenenti alla Chiesa e come membri della società 
umana. Devono cercare di metterli in armonia tra loro, ricordandosi che in 
ogni cosa temporale devono essere guidati dalla coscienza cristiana. 

E’ sommamente necessario oggi che tale distinzione e tale armonia 
appaiono chiaramente nella maniera di agire dei fedeli. 

Se alla città terrena va riconosciuto il diritto di reggersi su propri 
principi, si deve però rifiutare che essa venga costruita a prescindere dalla 
religione o addirittura soffocando la libertà religiosa dei cittadini.64 

 

risanamento del 
mondo 

Diritti e doveri 
 

 

I laici hanno diritto di ricevere abbondantemente dai sacri Pastori i 
beni spirituali della Chiesa, soprattutto l’aiuto della Parola di Dio e dei 
sacramenti, e la libertà di manifestare ad essi le loro necessità. 

 

diritti 

I fedeli laici, secondo la loro competenza, hanno la facoltà e talora il 
dovere di far conoscere ai Pastori il loro parere su cose concernenti il bene 
della Chiesa, e ciò, se occorra, attraverso gli organi a ciò preposti. 

Come tutti i fedeli, i laici devono obbedire ai loro Pastori e abbracciare 
con prontezza quanto essi «stabiliscono come maestri e rettori della 
Chiesa». 65 

 

e doveri dei laici  

Da parte loro «i Pastori riconoscano e promuovano la dignità e la 
responsabilità dei laici nella Chiesa; si servano volentieri del loro prudente 
consiglio, con fiducia affidino loro degli uffici in servizio della Chiesa e 
lascino loro libertà e campo di agire, anzi li incoraggino perché intraprendano 
delle opere anche di propria iniziativa». 66 

 

doveri dei 
Pastori verso i 
laici 

 

                                                 
64 cf LG 36 
65 LG 37 
66 LG 37 
 



 

« Da questi familiari rapporti tra laici e Pastori vengono molti vantaggi 
per la Chiesa. In questo modo è fortificato nei laici il senso della propria 
responsabilità, ne è favorito lo slancio e le loro forze vengono meglio 
associate a quelle dei Pastori. Questi, a loro volta, aiutati dall’esperienza dei 
laici, possono giudicare con più chiarezza e opportunità sia in cose spirituali 
che temporali. Così tutta la Chiesa, sostenuta da tutti i suoi membri, compie 
con maggior efficacia la sua missione per la vita del mondo». 96 

«Ogni laico deve essere davanti al mondo un testimone della 
risurrezione e della vita del Signore Gesù e un segno del Dio vivo». 97 

Tutti insieme devono alimentare e diffondere nel mondo lo spirito 
delle beatitudini,98 manifestando il Vangelo nella loro vita e inserendolo come 
lievito nelle realtà in cui vivono e operano. 

 

 

FINALITÀ DELL’APOSTOLATO DEI LAICI 

 

 

La missione della Chiesa, prolungamento di quella di Cristo, ha come fine 
non solo di portare il suo messaggio e la sua grazia agli uomini, ma anche 
di animare e perfezionare l’ordine temporale con lo spirito evangelico.99 
Questo è anche il fine dell’apostolato dei laici. 

Essi infatti, essendo simultaneamente fedeli e cittadini, esercitano il 
loro apostolato nella Chiesa e nel mondo, nell’ordine spirituale e in quello 
temporale, collaborando così all’attuazione del disegno di Dio di ricapitolare 
in Cristo tutte le cose.100 

 

partecipazione 
all’unica 
missione 

 

 

 
 

a) Santificazione ed evangelizzazione 

La Chiesa svolge la sua missione di salvezza tra gli uomini soprattutto 
con il ministero della Parola e dei sacramenti, affidato in modo speciale al 
clero. 

Anche i laici prendono parte all’apostolato dell’evangelizzazione e 
della santificazione completando il ministero pastorale. 

Un primo modo proprio dei laici di attirare gli uomini alla fede e a Dio 
è dato dalla testimonianza della loro vita cristiana. Ad essa si aggiunge 
l’annuncio di Cristo mediante la parola che i laici, sospinti dall’amore di 
Cristo effuso in loro dallo Spirito, approfittando di ogni occasione, rivolgono 
ai credenti e ai non credenti. I laici inoltre sono chiamati, secondo la misura 
delle loro doti d’ingegno e della loro dottrina, e in fedeltà al pensiero della 

 

                                                 
96 LG 37 
97 LG 38 
98 cf LG 38 
99 cf GS 40 ss. 
100 cf AA 5 
 



Chiesa, a esprimere, difendere e rettamente applicare i principi cristiani ai 
problemi attuali.101 

 
b) Animazione 

E’ compito di tutta la Chiesa aiutare gli uomini affinché siano resi 
capaci di ben indirizzare tutto l’ordine temporale e di ordinario a Dio per 
mezzo di Cristo. 

Ed è proprio dei laici assumere l’istaurazione dell’ordine temporale, 
operarvi direttamente e in modo concreto, guidati dalla luce dei Vangelo e dal 
Magistero della Chiesa e mossi dalla carità cristiana. 

 

 

c) Azione caritativa 

La Chiesa, facendo proprio il comandamento di Cristo Signore, ha 
sempre considerato suo dovere e diritto inalienabile le opere di carità. 

Tutti i fedeli nella Chiesa sono chiamati ad intervenire con la carità di 
Cristo là dove vi è chi manca dei mezzi necessari per condurre una vita 
veramente umana o dove qualcuno è afflitto da tribolazioni e sofferenze.102 

I laici in particolare devono avere in grande stima e sostenere, nella 
misura delle proprie forze, le opere caritative e le iniziative di assistenza 
sociale, privàte e pubbliche, anche internazionali. 103 

 

 

 

                                                                                                                                                         
101 cf AA 7 
102 cf AA 8 
103 cf AA 14 
 



 

AMBITI DELL’APOSTOLATO 

 

 

I laici esercitano il loro multiforme apostolato sia nella Chiesa sia nel 
mondo. Su questo duplice fronte si aprono svariati campi di attività 
apostolica: la Parrocchia, la famiglia, i giovani, l’ambiente sociale, l’ordine 
nazionale e internazionale.104 

 

 

a) Parrocchia 

            I laici hanno la loro parte attiva nella vita e nell’azione della Chiesa in 
quanto partecipi della missione di Cristo sacerdote, profeta e re.105 

«All’interno delle comunità ecclesiali la loro azione è talmente 
necessaria che, senza di essa, lo stesso apostolato dei Pastori non può per lo 
più raggiungere la sua piena efficacia». 106 

 

  

La Parrocchia è uno dei luoghi privilegiati per il servizio apostolico 
dei laici. Essa offre un luminoso esempio di apostolato comunitario, fondendo 
insieme tutte le differenze umane che vi si trovano e inserendole 
nell’universalità della Chiesa. 

Nella comunità parrocchiale i laici sono chiamati e sollecitati ad agire 
in intima unione con i loro sacerdoti, ad apportarvi i propri problemi e quelli 
del mondo e le questioni relative alla salvezza degli uomini. In tal modo 
problemi e questioni sono esami nati e risolti con il concorso di tutti. 

Sempre nell’ambito parrocchiale, i laici devono dare «secondo le 
proprie possibilità, il loro contributo a ogni iniziativa apostolica e 
missionaria»107 della parrocchia stessa. 

E’ necessario che i fedeli laici coltivino anche il senso di appartenenza 
alla Chiesa locale, di cui la Parrocchia è come una cellula, aprendosi e 
aderendo anche alle iniziative promosse dal Pastore della Diocesi. 

Inoltre, per venire incontro alle necessità delle città o delle zone rurali, 
essi devono estendere la loro prestazione apostolica « nell’ambito in ter-
parrocchia le, inter-diocesano, nazionale e internazionale, tanto più che il 
crescente spostamento delle popolazioni, lo sviluppo delle mutue relazioni, la 
facilità delle comunicazioni non consentono più ad alcuna parte della società 
di rimanere chiusa in se stessa». 108 

 

Parrocchia 

 

 

                                                 
104 cf AA 14 
105 cf AA 10 
106 AA 10 
107 AA 10 
108 AA 10 
 



 

Nel medesimo tempo, i laici devono sentire dentro di sé la 
sollecitudine per le necessità dell’intero Popolo di Dio disperso in tutto il 
mondo. 

Un’attenzione particolare essi devono coltivare per le opere 
missionarie, fornendo aiuti materiali, ma anche collaborazione personale. 

 

Chiesa 
universale 

b) Famiglia 

« L’apostolato dei coniugi e delle famiglie assume una singolare 
importanza sia per la Chiesa sia per la società civile. I coniugi cristiani sono 
cooperatori della grazia e testimoni della fede reciprocamente e nei confronti 
dei figli e di tutti gli altri familiari». 109 

Nei confronti della società civile essi sono chiamati a difendere i sacri 
diritti del matrimonio e della famiglia cristiana. 

La famiglia, che ha ricevuto da Dio la missione di essere la prima e 
vitale cellula della società, deve mostrarsi come il santuario domestico della 
Chiesa con una vita di fede, di speranza, di carità e di coerenza col 
Vangelo.110 

 

 

c) Giovani 

I giovani esercitano un influsso di somma importanza nella società 
odierna. Con l’evolversi della situazione socio-culturale, essi si sono trovati 
ad assumere un ruolo di responsabilità a cui purtroppo non corrisponde 
sempre una adeguata preparazione. 

Spinti dalla loro esuberanza e da una maturata coscienza della propria 
responsabilità, i giovani desiderano prendere attivamente il loro posto nella 
vita sociale. 

Se tale zelo è impregnato dello Spirito e dell’amore verso i Pastori 
della Chiesa, esso può dare abbondantissimi frutti.111 

«Essi devono divenire i primi ed immediati apostoli dei giovani, 
esercitando da loro stessi l’apostolato fra di loro, tenendo conto dell’ambiente 
sociale in cui vivono». 112 

 

 

 

 

                                                 
109 AA 11 
110 cf AA 11  
111 cf AA 12 
112 AA 12 

 



 

d) Società 

Altro compito ed obbligo proprio dei laici, che dagli altri fedeli non 
può essere mai debitamente compiuto, è l’apostolato nell’ambiente sociale. 

Tale apostolato consiste nell’impegno di informare dello spirito 
cristiano la mentalità, i costumi, le leggi e le strutture della comunità in cui la 
persona vive. 

In questo campo i laici possono esercitare l’apostolato del «simile 
verso il simile. Qui completano la testimonianza della vita con la 
testimonianza della parola. Qui nel campo del lavoro o della professione o 
dello studio, dell’abitazione, del tempo libero e delle associazioni sono i più 
adatti ad aiutare i loro fratelli »113 

« Le grandi forze che regolano il mondo — politica, mass-media, 
scienza, tecnologia, cultura, educazione, studio e lavoro — sono precisamente 
i settori nei quali i laici sono specificamente chiamati ad esercitare la loro 
missione». 114 

 

 

e) Ambito nazionale e internazionale 

«Immenso è il campo di apostolato che si apre nell’ordine nazionale e 
internazionale, dove specialmente i laici sono ministri della sapienza cristiana. 

 

 

Nell’amore per la patria e nel fedele adempimento dei doveri civili i 
laici devono sentirsi obbligati a promuovere il vero bene comune. Essi hanno 
il dovere di far valere il peso della propria opinione in maniera tale che il 
potere civile venga esercitato secondo giustizia e le leggi corrispondano ai 
precetti morali e al bene comune. Grande è il bene che possono compiere i 
laici, esperti in politica e saldamente ancorati alla fede e alla dottrina cristiana, 
nello svolgimento di cariche pubbliche».115 

I laici sono chiamati a cooperare con tutti gli uomini di buona volontà 
e ad entrare in dialogo con essi. «Prevenendoli con prudenza e gentilezza, essi 
promuovano indagini circa le istituzioni sociali e pubbliche, per portarle a 
perfezione secondo lo spirito del Vangelo». 116 

«E’ compito dell’apostolato dei laici promuovere con sollecitudine e 
trasformare in sincero autentico affetto fraterno»117 quel particolare segno dei 
tempi che è il crescente senso di solidarietà tra tutti i popoli.118 

 

ambito civile  

 

 

 

ambito politico 

 

 

                                                 
113 AA 13 
114 Giovanni Paolo II, 1.10.1979 
115 AA 14 
116 AA 14 
117 AA 14 
118 cf GS, 32 
 



 

«Inoltre i laici devono prendere coscienza del campo internazionale e 
delle questioni e soluzioni sia dottrinali sia pratiche che sorgono in esso, 
special mente per quanto riguarda i popoli in via di sviluppo. 

Per tutti coloro che lavorano in altre nazioni o danno aiuto ad esse, le 
relazioni tra i popoli possono trasformarsi in un vero scambio fraterno, in cui 
l’una e l’altra parte simultaneamente dà e riceve. 

Anche coloro che viaggiano per ragioni di impegni internazionali o di 
affari o di sollievo sono chiamati ad essere dovunque araldi itineranti di 
Cristo e a comportarsi come tali»119 

 

ambito 
internazionale 

 

MODALITA’ DI APOSTOLATO 

 

 

«I laici possono esercitare l’attività apostolica o individualmente o 
riuniti in comunità varie e associazioni ». 120 

 

 

a) Individuale 
Si fonda sulla verità dell’esistenza di una vocazione ministeriale che segna ogni singolo 
membro del Popolo di Dio. Ogni laico è chiamato ad essere pietra di costruzione della 
Chiesa di Cristo mediante la propria santificazione e la propria partecipazione alla 
missione salvifica della Chiesa. 

Tale chiamata è insostituibile, è sempre e dovunque proficua, e in 
alcune circostanze è l’unica adatta e possibile. 

«L’apostolato individuale è di grande necessità e urgenza in quelle 
regioni in cui la libertà della Chiesa è gravemente impedita. In tali 
difficilissime circostanze i laici, supplendo come possono i sacerdoti, 
mettendo in pericolo la propria libertà e talvolta anche la vita, insegnando la 
dottrina cristiana a coloro vicino ai quali vivono, li indirizzano nella vita 
religiosa e nel pensiero cattolico, li inducono a ricevere con frequenza i 
sacramenti e a coltivare la pietà, soprattutto quella eucaristica». 121 

 

 

chiamata e 
risposta    

 

 

                                                 
119 AA 14     
120 AA 15 
121 AA 17 
 



 

La dedizione di questi fedeli induce a ringraziare Dio che «anche nella 
nostra epoca non manca di suscitare laici di eroica fortezza in mezzo alle 
persecuzioni... L’apostolato individuale è particolarmente prezioso in quelle 
regioni dove i cattolici sono pochi e dispersi. bene che tali laici, che solo 
individualmente possono esercitare l’apostolato, si radunino insieme in 
piccoli gruppi per scambiarsi le idee senza al cuna rigida formula di 
istituzione od organizzazione; ciò appare come un segno della comunità della 
Chiesa di fronte agli altri e quale vera testimonianza di amore. In questo 
modo, con l’amicizia e lo scambio di esperienze, aiutandosi a vicenda 
spiritualmente, si fortificano per superare i disagi di una vita e di una attività 
troppo isolate e per produrre frutti sempre più abbondanti di apostolato ». 122 

 

 

b) Associativa 

Sempre i laici sono chiamati ad esercitare l’apostolato individuale. 
«Tuttavia è bene che, dove e quando è possibile, essi esercitino il loro 
apostolato associandosi tra loro, in spirito di unità e di comunione e in 
corrispondenza al disegno di Dio che volle l’uomo come essere sociale e ha 
riunito i credenti in Cristo per farne il suo Popolo». 123 

 

 

I laici sono dunque chiamati ad essere «apostoli tanto nelle proprie 
comunità familiari quanto in quelle parrocchiali e diocesane, che sono esse 
stesse espressione dell’indole comunitaria dell’apostolato e in quelle libere 
istituzioni nelle quali si vorranno riunire». 124 

 

ambiti 
dell’apostolato 
associato 

 

L’apostolato associato è di grande importanza perché, sia nelle 
comunità della Chiesa, sia nei vari ambienti esso richiede spesso un azione 
comune. Infatti «le associazioni erette per un’attività apostolica in comune 
sono di sostegno ai propri membri e li formano all’apostolato, dispongono 
bene e guidano la loro azione apostolica, così che possono sperarsi frutti 
molto più abbondanti che non se i singoli operassero separatamente». 125 

La forma di apostolato associata e organizzata è oggi più che mai 
necessaria nell’ambiente di lavoro. Infatti solo mediante «la stretta unione 
delle forze è possibile raggiungere le finalità dell’apostolato odierno e 
difenderne validamente i beni».126 

A poco serve la loro azione apostolica se i laici non cercano anche di 
influire sulla mentalità comune e sulle condizioni sociali di coloro ai quali si 
rivolgono. Solo così infatti possono resistere alla pressione dell’opinione 
pubblica delle istituzioni. 

 

vantaggi 
dell’apostolato 
associato 

 

                                                 
122 AA 17 
123 cf AA 18 
124 AA 18 
125 AA 18 
126 AA 18 
 



 

c) Ecclesiale 

          La Chiesa considera con particolare attenzione e stima quei «laici, 
celibi o uniti in matrimonio, che si consacrano in perpetuo o 
temporaneamente al servi zio delle istituzioni e delle loro opere con la propria 
competenza professionale». 127 

Il loro servizio è prezioso sia «dentro i limiti della propria azione, sia 
in campo internazionale, sia soprattutto nelle comunità cattoliche delle 
missioni e delle Chiese novelle».128 

 

 

MINISTERI LAICALI 

 

 

L’immagine che emerge dalla ecclesiologia del Vaticano II è quella di 
una Chiesa tutta ministeriale, cioè di un unico popolo sacerdotale, inviato nel 
mondo per un servizio salvifico. 

La dottrina dei ministeri però non è ampiamente trattata dal Concilio. 
Essa è presente solo come seme nella Costituzione «Lumen Gentium» 12 e 
nel Decreto «Apostolicam Actuositatem» 3. 

 

 

È’ piuttosto la riflessione post-conciliare a riprendere e a far maturare 
questo prezioso germe che trova la sua formulazione dottrinale e giuridica nel 
Motu proprio di Paolo VI «Ministeria quaedam» del 15 agosto 1972. 

Con esso il Magistero ecclesiale continua e rivalorizza la prassi già 
esistente ne lla comunità primitiva la quale, grazie alla presenza dei vari 
ministeri, ha potuto consolidarsi, crescere ed espandersi. 

I ministeri, in modi e gradi diversi, sono sempre suscitati da Dio nella 
Chiesa, per natura e missione sua, a servizio dell’uomo e del mondo. 

Nella Chiesa, mistero di Cristo e comunione di tutti i credenti operata 
e costruita in tutte le sue dimensioni dallo Spirito, secondo il dinamismo della 
carità, ogni funzione è fondata su un carisma, cioè su un dono che lo Spirito 
dà in vista della utilità comune. 

Tra i carismi e i ministeri ha un posto privilegiato il ministero 
apostolico, cioè quello degli Apostoli che rappresentano Cristo di fronte alla 
comunità. 

Tutti i fedeli sono chiamati a sottomettersi a Cristo nella persona dei 
suoi ministri ordinati; e questi devono riconoscere e integrare nella carità 
ecclesiale i diversi doni e ministeri di tutto il Popolo di Dio. 

 

Motu proprio 
Ministeria 
quaedam 

 

                                                 
127 AA 22 
128 AA 22 
 



 

ARTICOLAZIONE DEI MINISTERI 

 

 

Nella Chiesa, tutta intera ministeriale, esistono varie forme di ministeri 
derivanti o dal sacramento dell’Ordine nei suoi diversi gradi (ministeri 
ordinati) o dal battesimo, cresima, penitenza, matrimonio, unzione degli 
infermi (ministeri istituiti- laicali). 

 

 

I ministeri ordinati sono propri dei Vescovi, dei presbiteri, dei diaconi. 
Essi assumono un posto unico nella Chiesa in quanto ne garantiscono la 
comunione e sono segno efficace della presenza del Risorto e del suo Spirito 
nella comunità. 

 

ministeri 
ordinati 

I ministeri laicali si distinguono in: ministeri istituiti, ministeri 
temporanei, ministeri straordinari. 

 

ministeri laicali   

a) Istituiti 

Sono quelli di lettore e di accolito, che possono essere conferiti a 
uomini laici, attraverso un rito liturgico. Istituiti proprio come ministeri 
laicali, essi non sono limitati all’ambito liturgico, ma si estendono anche a 
quello extra- liturgico. Sono servizi permanenti, capaci di animare, vitalizzare, 
coordinare settori fondamentali della vita ecclesiale. Infatti il ministero di 
lettore comprende l’annuncio della Parola di Dio, l’animazione della liturgia e 
la preparazione dei fedeli ai sacramenti, l’organizzazione dell’attività 
catechistica e la formazione di équipes di animatori. 

Il ministero di accolito comprende il servizio dell’altare, la 
distribuzione della Comunione, l’organizzazione dell’attività liturgica della 
comunità. In circostanze particolari l’accolito è anche ministro straordinario 
dell’esposizione e della reposizione del SS. Sacramento, senza però che dia la 
benedizione. La funzione extra-liturgica dell’accolito si ha nell’aiuto ai 
malati. 

Accanto a questi ministeri istituiti esistono altri ministeri previsti sia 
dal Motu proprio «Ministeria quaedam», sia dalla Enciclica Evangelii 
Nuntiandi. Essi sono ad esempio quello di catechista, di animatore della 
preghiera e del canto, di ministro straordinario dell’Eucaristia, del cristiano 
dedicato al servizio della Parola di Dio, quello di capo di piccole comunità, di 
responsabile di movimenti apostolici. 129 

Vi sono ministeri che si aprono all’organizzazione caritativa 
(assistenza ai malati, soccorso ai più poveri, aiuto a famiglie disadattate). 

 

 

 

 

                                                 
129 cf EN 73 

 



 

Tali ministeri sono riconosciuti preziosi per la «plantatio», la vita e la 
crescita della Chiesa e per la loro capacità di irradiare la fede nel proprio 
ambiente e verso coloro che sono lontani. 

Pure importanti sono il ministero coniugale e familiare, come i 
ministeri ed uffici della penitenza e della unzione degli infermi. 

 

 

b) Temporanei 

Consistono nell’incarico temporaneo affidato a laici, uomini e donne, 
di adempiere funzioni liturgiche, come quelle di lettore, commentatore, 
cantore, ecc. 

 

 

c) Straordinari 

Sono ministeri affidati a laici i quali, anche se non sono lettori o 
accoliti, in caso di necessità, mancando di ministri, possono supplire ad 
alcune loro funzioni, come al ministero della Parola. Possono inoltre 
presiedere le preghiere liturgiche, conferire il battesimo e distribuire la 
Comunione. 

Tra questi ministeri straordinari sono da comprendere anche la 
deputazione all’assistenza, come testimone qualificato, al matrimonio da parte 
di un laico, che comporta il ministero di formazione catechista degli sposi e di 
conduzione liturgica del rito.130 

Senza dubbio sono ministeri straordinari altre due funzioni a cui i 
laici, uomini o donne, possono essere deputati: quello della cura pastorale di 
una parrocchia per mancanza di sacerdoti, pur dovendosi costituire un 
presbitero che, con potestà di parroco, diriga la cura pastorale della parrocchia 
stessa; e quello della predicazione in una chiesa o oratorio in caso di necessità 
o di particolare utilità. 

Infatti, in virtù del battesimo e della confermazione, i laici possono 
partecipare all’esercizio del ministero della Parola col Vescovo e coi 
presbiteri. 

 

 

Nella Chiesa, serva e ministra nell’opera della glorificazione di Dio e 
della santificazione degli uomini, hanno una particolare importanza gli 
innumerevoli ministeri che, senza essere istituiti, svolgono le donne. 

La configurazione teologica del ministero femminile è essenzialmente 
mariana. Afferma Paolo VI: «La donna che vuole offrire il suo servizio 
ministeriale costaterà che Maria di Nazaret, pur completamente abbandonata 
alla volontà del Signore, fu tutt’altro che donna passivamente remissiva o di 
una religiosità alienante... »131 

 

 

ministero della 
donna 

                                                 
130 cf CDC c.1112 
131 MC n. 37 
 



 

Il ministero della donna può essere efficacemente svolto nella 
comunità ecclesiale in cui c’è partecipazione e comunione. 

Prezioso è il servizio assolto dalle missionarie, dalle ospedaliere, da 
coloro che si dedicano all’assistenza domestica, da coloro che fanno scuola 
come servizio dei fratelli nella fede, dalle catechiste. 

E non è meno ministeriale il ruolo di chi è madre e maestra in quella 
Chiesa domestica che è la famiglia. 

Tutti i ministeri, ordinati o laicali, vanno vissuti ed esercitati nello 
Spirito. Tutti e sempre sono donati ai membri della Chiesa, perché il 
medesimo Spirito, che prende ciò che è del Cristo e ce lo consegna, produca 
nelle membra del Corpo l’immagine e la somiglianza col Capo. 

 

 

Concludendo, si può dire che i laici hanno il diritto-dovere di 
annunciare il Vangelo e, quindi, sono deputati all’apostolato in forza della 
comune partecipazione alla missione salvifica della Chiesa mediante il 
battesimo e la confermazione. 

Essi sono tenuti in modo particolare a vivificare e a perfezionare con 
lo spirito evangelico l’ordine temporale, a dare testimonianza di Cristo ed 
esercitare i loro ministeri come servizi di culto al Padre e di carità ai fratelli. 

 

conclusione 

4. Formazione dei laici all’apostolato 

 

 

I laici che si dedicano all’apostolato necessitano, oltre che della 
formazione comune a tutti i fedeli, di una formazione specifica e particolare. 

 

 

Aspetti fondamentali della formazione 

La formazione dei laici all’apostolato riceve la sua specificità 
«dall’indole secolare propria del laicato e dalla sua particolare spiritualità 
».132 

 

 

Si richiede anzitutto ai laici una formazione umana integrale, in modo 
che essi possano validamente operare nel campo sociale e culturale. 

 

formazione 
umana 

A fondamento del proprio apostolato i laici devono porre una robusta 
vita di fede e una seria formazione spirituale. Devono imparare a vedere e a 
valutare tutto alla luce della fede, a perfezionare se stessi con gli altri 
mediante l’azione ed entrare così nell’operoso servizio della Chiesa. 

 

spirituale 

 

                                                 
132 AA 29 

 



 

E’ poi richiesta loro una solida preparazione dottrinale cioè teologica, 
etica e filosofica; una buona cultura generale unita alla competenza pratica e 
tecnica, una buona capacità di stabilire cordiali relazioni sociali. 

 

dottrinale  

 

sociale 

Di pari passo con la maturazione della persona umana la formazione 
apostolica del laico deve essere sempre ulteriormente perfezionata nel rispetto 
dell’unità e della integrità della persona e in vista del suo armonico 
sviluppo.133 

 

apostolica 

Operatori della formazione 

La formazione all’apostolato, che deve iniziarsi fin dalla prima 
educazione dei fanciulli, deve essere perfezionata lungo tutta la vita.134 

Essa è affidata agli educatori cristiani e risponde all’esigenza di una 
formazione cristiana integrale. 

 

 

I genitori che sono i primi responsabili dell’educazione dei figli sono 
chiamati a far sì che la famiglia e la sua vita in comune diventi quasi un 
tirocinio di apostolato e uno spazio in cui è trasmesso il Vangelo e da cui si 
irradia il Vangelo. 

 

genitori 

I presbiteri e i diaconi nella catechesi e nel ministero della Parola, 
della direzione delle anime, come negli altri ministeri pastorali, devono avere 
cura della formazione all’apostolato. 

 

presbiteri 

Tra gli operatori della formazione dei laici all’apostolato hanno un 
compito particolare i religiosi e le religiose di vita apostolica. Essi non solo 
possono attendere direttamente a tale formazione nelle modalità più 
rispondenti al loro carisma, ma anche favorire l’espansione della vocazione 
all’apostolato con la testimonianza del loro zelo e lo slancio della loro carità. 

 

religiosi 

Gli insegnanti e gli educatori, i quali per vocazione esercitano una 
particolare forma di apostolato dei laici, si avvalgono della loro preparazione 
dottrinale e pedagogica per incidere maggiormente in tale formazione.135 

 

insegnanti 

Anche le scuole, i collegi e gli altri istituti cattolici di educazione 
devono promuovere la formazione di «forti personalità»136 coltivando nei 
giovani il senso cattolico e l’azione apostolica. 

 

istituzioni 
cattoliche 

 

                                                 
133 cf AA 29 
134 cf AA 30 
135 cf AA 30 
136 GS 31 
 



 

Validissimo è il contributo che offrono quei gruppi e associazioni di 
laici che hanno per scopo l’apostolato in genere o altre finalità soprannaturali. 
Essi infatti assicurano ai loro membri una formazione dottrinale, spirituale e 
apostolica e li preparano non solo all’apostolato proprio dell’associazione, ma 
all’esercizio di esso ovunque, specie nel campo professionale e sociale.137 

 

gruppi e 
associazioni 

Formazione ai diversi tipi di apostolato 

I diversi tipi di apostolato richiedono una adeguata particolare 
formazione, rispondente al loro fine specifico. 

 

 

I laici dediti all’apostolato per l’evangelizzazione e la santificazione 
devono essere particolarmente formati ad istaurare il dialogo con tutti, 
credenti e non credenti per annunciare a tutti il messaggio di Cristo nella 
maniera più efficace.138 

Inoltre, affinché possano opporsi al materialismo dilagante, occorre 
che « acquistino una conveniente formazione nelle scienze sacre»139 e che la 
convalidino con una chiara testimonianza di vita evangelica. 

 

animazione 
cristiana 
dell’ordine 
temporale 

I laici chiamati ad essere fermento nel trattare delle cose temporali, 
devono conoscere il vero significato e valore dei beni terreni in se stessi e 
relativamente a tutte le finalità della persona umana. 

Inoltre essi devono imparare ad usare rettamente delle cose e ad 
adoperarsi nell’organizzazione delle istituzioni ricercando il bene comune,140 
secondo i principi della dottrina morale e sociale della Chiesa». 141 

In modo particolare, istruendosi in tali principi e nelle loro 
applicazioni, essi possono collaborare al progresso della stessa dottrina della 
Chiesa e applicarla in modo adeguato nei singoli casi.142 

La formazione apostolica deve portare all’esercizio delle opere di 
carità e di misericordia, nella consapevolezza che esse contribuiscono a 
«sprigionare l’amore, a far nascere opere di amore verso il prossimo, a 
trasformare tutta la civiltà umana nella civiltà dell’amore». 143 

 

apostolato per 
la 
evangelizzazione 
e santificazione    

                                                 
137 cf AA 30 
138 cf AA 31 
139 GS 62 
140 cf GS 42 
141 AA 31 
142 cf AA 31 
143 SD 30 
 



 

In tal modo i laici imparano ad immedesimarsi nella sofferenza dei 
fratelli, a leggerla e a soccorrerla alla luce della sofferenza redentrice di 
Cristo. 

Una autentica formazione dei laici all’apostolato può far apparire la 
fede e la ricchezza di tutta la Chiesa e di tutta la comunità locale e insieme 
può far maturare negli stessi laici «una più viva coscienza del loro essenziale 
inserimento nella Chiesa e della loro responsabile partecipazione alla sua 
missione di salvezza». 144 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
144 Giovanni Paolo II, OR 20.5.1984 

 



Schema di sintesi 

 
 

— Identità dei laici • chi sono 
• vocazione specifica 
 

— Spiritualità dei laici  • vocazione alla santità 
• «sequela Christi» nel secolo 
• vita spirituale: Parola di Dio 

   preghiera 
   sacramento 
   spirito delle beatitudini 

• Maria, modello di vita apostolica 
 

— Apostolato e ministeri • apostolato dei laici: 
   partecipazione alla missione salvifica della Chiesa 
   testimonianza - collaborazione 
• funzioni: sacerdotale  
                  profetica 
                  regale 
• diritti e doveri 
• finalità:   partecipazione all’unica missione 
                  santificazione ed evangelizzazione 
                  animazione cristiana 
                  azione caritativa 
• ambiti:    Parrocchia  
                  famiglia — giovani 
                  società 
                  ambito nazionale e internazionale  
• modalità: individuale  
                  associativa 
                  ecclesiale  
• ministeri: istituiti  
                   temporanei 
                  straordinari 
                  della donna 
 

— Formazione all’apostola to                   umana 
                  spirituale  
                  dottrinale  
                  sociale  
• operatori 
• formazione ai diversi tipi di apostolato 
 

 
 
  
 

Capitolo III 

 

LE ASSOCIAZIONI DEI LAICI 
 



 

a. Premessa storica 
 

 

Sarebbe antistorico cercare l’origine dell’associazione nella primitiva 
esperienza cristiana. Tuttavia ci si deve riferire ad essa per individuare i 
fondamenti  biblico-teologici. 

 

periodo neo-
testamentario e 
patristico (I-V 
sec.) 

 
Si è già messa in evidenza la dimensione comunitaria sia dell’antico 

Popolo d’Israele, sia del nuovo Popolo dei discepoli di Cristo. 

Si è inoltre accennato al costituirsi di vere e proprie Chiese 
domestiche, che i fedeli più ricchi e generosi mettono a disposizione della 
comunità. 

L’elemento che unifica i vari carismi e ministeri è la fede in Cristo 
Gesù, suscitata dallo Spirito e alimentata dalla Eucaristia, dalla Parola, dalla 
carità, dalla comunione con gli Apostoli. 

  

fondamenti 
biblici della 
associazione 

 

La tendenza ad associarsi in forme comunitarie più o meno strutturate 
è presente anche nell’immediato periodo post-apostolico. Essa raggiunge uno 
sviluppo notevole con il fenomeno del monachesimo, soprattutto con il 
sorgere della vita cenobitica. La ra dice di questo fenomeno è laicale anche se 
si evolve in forme di vita consacrata, sia maschile che femminile ed anche 
mista. Per esempio, S. Agostino, prima della sua ordinazione episcopale, vive 
a Ippona a capo di una comunità di christifideles, dediti allo studio e all’ascesi 
e impegnati, in mezzo a una società ancora pagana in gran parte, nell’opera di 
rigenerazione spirituale e morale inaugurata dal cristianesimo. 
 

periodo post-
apostolico 
 

Nel Medio Evo accanto alla vita monastica ormai diffusa, sia in 
occidente che in oriente, sorgono delle confraternite laiche. Esse si 
caratterizzano per un forte desiderio di povertà e di radicalismo evangelico, al 
fine di procurare ai loro membri un vantaggio spirituale e di servire il 
prossimo. 

 

periodo 
medioevale (VI-
XV sec.)   

Le iniziative sono generalmente guidate da monaci o da sacerdoti e si 
propongono come ideale dellaloro unione una «vita di comunità secondo la 
forma della Chiesa primitiva ». 116  

 

XII secolo: 
confraternite    

                                                 
116 Lortz v. I p. 312 

 



 

Un fenomeno nuovo che appare nel XIII secolo è rappresentato dal 
sorgere dei Terzi Ordini, tipiche associazioni laicali generate dai grandi 
Ordini nascenti: francescani e domenicani. 

I Terziari vivono nel mondo, ma si obbligano a una vita cristiana 
perfetta, basata sulla mortificazione, la preghiera, le opere di misericordia. 

Il movimento delle Confraternite e dei Terzi Ordini si espande con 
facilità e per secoli sarà l’unico modo che consentirà ai laici di rendersi 
presenti nella Chiesa. 

I Terzi Ordini ricevono dalla Gerarchia ecclesiastica l’approvazione 
come iniziative laicali; tuttavia finiscono per assumere una forte connotazione 
clericale. Infatti sia la loro spiritualità che la struttura giuridica dipenderanno 
totalmente dai chierici e dai religiosi. 

 

XIII secolo:  
Terzi Ordini    

All’inizio dell’epoca moderna nuove confraternite si intrecciano con 
quelle antiche. Le varie associazioni mostrano una coscienza ecclesiale più 
aperta e in alcuni ambienti costituiscono l’unica forma di comunità cristiana 
presente. Purtroppo però si svuotano talvolta del loro significato religioso e 
smarriscono la loro fisionomia originaria. 

 

periodo 
moderno (XVI-
XIX sec.) 

A questo scadimento reagiscono le nuove Compagnie del divino 
amore, veri focolai di spiritualità e di azione laicale, che preparano e 
accompagnano l’opera riformatrice del Concilio di Trento. 

 

XVI secolo: 
Compagnie del 
divino amore 

 

Bisogna arrivare all’epoca moderna avanzata (XIX secolo) per 
incontrare nella Chiesa forme associative laicali autonome rispetto ai Terzi 
Ordini e alle pie Confraternite di estrazione prevalentemente popolare. 

Ciò avviene in corrispondenza al lento e progressivo cammino di 
rivalutazione e di impegno attivo del laicato cattolico e all’emergere di figure 
notevoli che raggruppano attorno a sé amici e discepoli. 

 

XIX secolo 

Verso la metà dell’800 fioriscono soprattutto in associazioni Europa 
piccole e grandi associazioni ecclesiastiche con scopi a carattere sociale: ad 
esempio, per la di fesa della cultura e del libro cattolico, unioni di lavoratori, 
associazioni studentesche, amicizie cristiane. Si tratta principalmente di 
gruppi con membri dell’alta società o di raffinata cultura, che però influiscono 
anche sulle masse con opere di beneficenza e di apostolato e penetrano nella 
stessa borghesia cittadina. 

Sempre nel XIX secolo sorge la società per la propagazione della fede 
(Jaricot). Si formano pure le associazioni delle figlie di Maria (Labouré), la 
società di San Vincenzo de’ Paoli (Ozanam) con le successive conferenze di 
carità. 

 

associazioni 
ecclesiastiche 

 



 
Ciò che caratterizza queste iniziativ e è il carattere piuttosto difensivo nei confronti delle nuove teorie politiche, 
culturali, sociali. Ne consegue la tendenza alla chiusura in se stesse, all’impoverimento, anche per gli ostacoli 
che gli ambienti clericali talora frappongono alla loro azione. 

 

 

Dopo il Concilio Vaticano I il movimento associazionistico dei laici 
riceve nuovo impulso e giunge al massimo incremento in Europa con la 
nascita dell’Azione Cattolica, della Jeunesse ouvnère catholique e di altre 
simili istituzioni. La qualifica la finalità di formazione e di animazione 
apostolica connessa all’emergere di una più profonda coscienza di 
partecipazione del laicato alla vita e alla missione ecclesiale. 

 

periodo 
contemporaneo 
(XX sec.) 

L’associazionismo del XX secolo trova una certa codificazione 
dottrinale e organizzativa sotto il pontificato di Pio XI il quale definisce 
l’Azione Cattolica come una partecipazione dei laici all’apostolato gerarchico 
della Chiesa. 

I laici, cioè, sono valutati nella prospettiva dell’apostolato che essi 
possono e debbono svolgere in dipendenza dalla Gerarchia, non ancora nella 
loro realtà in quanto tale. 

Le associazioni laicali del secolo scorso hanno il merito di aver 
maturato nei loro membri una solida formazione spirituale e l’educazione 
all’impegno morale e sociale. 

 

Pio X 

Pio XII insiste sul rapporto irrinunciabile tra formazione e impegno 
apostolico e sull’operosità dei laici cattolici nella vita socio-politica del loro 
paese. 

Ma le associazioni laicali di fine Ottocento e anche quelle del primo 
Novecento non partecipano ancora propriamente all’apostolato della Chiesa, 
bensì cooperano al «prolungamento, ampliamento, estensione» 
dell’apostolato gerarchico.117 

 

Pio XII 

Occorre attendere il Concilio Vaticano Il per vedere nel suo valore l’associazionismo dei 
laici con le sue note distintive ormai chiaramente emergenti: 

 

Concilio 
Vaticano II 

 

                                                 
117 cf Mysterium Salutis, v. VIII, p. 486 

 



 

— lo scopo è il fine apostolico della Chiesa, cioè l’evangelizzazione, la santificazione 
degli uomini e la formazione cristiana della loro coscienza; 

— l’unità d’azione ne esprime meglio l’ecclesialità e offre garanzie di efficacia concreta; 

— i laici aderiscono alle associazioni e vi operano proprio in quanto laici; 
— essi collaborano con la Gerarchia nel modo loro proprio, sotto la superiore direzione 
della medesima Gerarchia, ma in spirito di comunione e di partecipazione. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Schema di sintesi 
 

 

 

Epoca storica Forma associativa 
laicale 

Finalità Relazione con il clero 

 

1. Periodo neo- 
testamentario  e 
patristico(I-V sec.) 

chiese domestiche  

vita cenobitica 

vivere la fede e 
annunciare il Vangelo 

vivere la radicalità 
evangelica nella 
consacrazione 

comunione  

 

autonomia 

 

 

2. Periodo medioevale 
(VI-XV sec.) 

confraternite vantaggio spirituale 
dei membri e servizio 
al prossimo 

 

guida da parte di 
monaci o sacerdoti 

 

3. Periodo post-
concilio di Trento 
(XVI-XIX sec.) 

terzi ordini e 
compagnie  

associazioni 
eclesiastiche 

vita cristiana nel 
mondo  

scopi sociali e difesa 
dalle nuove teorie   

 

dipendenza dal clero 

 

relativa autonomia 

 

4. Periodo pre-
concilio Vaticano II 
(XX sec.) 

associazioni 
cattoliche 

apostolato, 
formazione e impegno 
nel mondo 

cooperazione con 
l’apostolato 
gerarchico 

 
 

 

       

   

  

 

 

 



 

b. Associazioni laicali 
 

1. Nella dottrina della Chiesa 

 

Il Magistero conciliare e molto più quello post conciliare non solo 
considera positivamente, ma incoraggia il fenomeno associativo dei fedeli, in 
particolare dei laici. 

 

 

Paolo VI afferma che il criterio associativo, se inteso rettamente e 
applicato con saggezza, stimola la responsabile iniziativa dei singoli e la 
percezione delle istanze emergenti dalle situazioni concrete e offre gli 
strumenti validi per una risposta adeguata. 

Grande è la varietà delle associazioni laicali possibili. Particolarmente 
apprezzate dalla Chiesa sono quelle che favoriscono e rafforzano una più 
intima unità tra la vita pratica dei membri e la loro fede.118 

Nessuna associazione è fine a se stessa; tutte invece devono servire a 
compiere la missione della Chiesa nei riguardi del mondo. 

Il fenomeno associativo nella Chiesa costituisce un evento in cui si 
manifesta la potenza dello Spirito. Questi infatti distribuisce variamente i suoi 
doni, ordinandoli alla crescita del Corpo mistico di Cristo. 

Di questi doni carismatici sono depositari anche quanti danno vita ad 
associazioni diverse da quelle religiose, alla stessa stregua del carisma del 
fondatore di un Istituto religioso. 

 

Paolo VI 

La dottrina conciliare riconosce espressamente solo ai laici il diritto di 
creare e guidare associazioni e di dare il nome a quelle fondate. 

Essa non fa però riferimento ai fedeli in genere. Più vaste possibilità 
riguardo all’associazioni sono presenti nel nuovo Codice di Diritto Canonico. 

Riferendosi a tutti i fedeli, esso afferma in modo esplicito che essi 
«hanno il diritto di fondare e di dirigere liberamente associazioni che si 
propongano un fine di carità o di pietà, oppure associazioni che si propongano 
l’incremento della vocazione cristiana nel mondo; hanno anche il diritto di 
tenere riunioni per il raggiungimento comune di tali finalità». 119 

Il Codice, ispirandosi al principio di sussidiarietà, si limita a dare 
disposizioni di carattere generale, lasciando ai fedeli di stabilire nel diritto 
particolare o negli statuti delle singole associazioni altre opportune o 
necessarie determinazioni. 

 

diritto di 
associazione 

                                                 
118 cf AA 19 
119 can 215 
 



 

Completando le affermazioni del Decreto conciliare «Apostolicam 
Actuositatem», 120 circa il fine generale e le finalità specifiche delle 
associazioni apostoliche laicali, il Codice recentemente promulgato precisa: 
tali associazioni nella Chiesa «tendono, mediante l’azione comune, 
all’incremento di una vita più perfetta, o alla promozione del culto pubblico o 
della dottrina cristiana, o ad altre forme di apostolato, quali sono iniziative di 
evangelizzazione, esercizio di opere di pietà o di carità, animazione 
dell’ordine temporale mediante lo spirito cristiano».121 

Sono finalità ampie e dettagliate che possono dare luogo a una 
mirabile varietà di associazioni. 

 

finalità delle 
associazioni 

Distinzione delle forme associative 

 

 

Il canone citato contiene inoltre due importanti affermazioni: 

— la distinzione anzitutto delle associazioni dei fedeli dagli Istituti di vita 
consacrata o dalle società di vita apostolica;  

— la possibilità che dette associazioni siano composte da soli laici, da 
soli chierici, o da laici e chierici insieme.  

In un altro canone viene poi estesa la possibilità di partecipazione 
anche ai religiosi, subordinandola però al permesso del Superiore.122 

Con questa precisazione laici, chierici e anche religiosi possono 
impegnarsi in un medesimo gruppo, movimento, associazione, per 
approfondire insieme la comune vocazione cristiana. 

 

 

distinzione 
delleassociazioni 
dagli istituti di 
vita consacrata 

composizione 
varia 

 

 

 

L’autorità ecclesiastica competente ha il dovere di vigilare sulle 
associazioni dei fedeli che nascono e vivono all’interno della Chiesa. 

Alla Santa Sede per tutte le associazioni, all’Ordinario del luogo per 
quelle diocesane compete soprattutto curare che sia conservata l’integrità 
della fede e dei costumi e che si evitino abusi disciplinari. Allo scopo la 
suddetta autorità ecclesiastica ha il diritto-dovere di visitare tali 
associazioni. 123 

Il Codice, non riconoscendo un particolare potere giuridico in tale 
ambito alla Conferenza Episcopale, evita saggiamente il costituirsi di una 
«curia nazionale». 

 

rapporto con 
l’autorità 
ecclesiastica 

 

                                                 
120 cfAA 
121 can 298 
122 can 307,3 
123 can 305 
 



 

Il Codice di Diritto Canonico, mentre riconosce a tutti i fedeli il diritto 
di associazione, stabilisce anche una differenziazione tra i diversi fenomeni 
associativi. Essi vengono fondamentalmente distinti in associazioni pubbliche 
e associazioni private. 

 

 

2. Associazioni pubbliche  

 

 

Sono considerate pubbliche quelle associazioni che ricevono dalla 
Gerarchia la missione di perseguire i fini precisati nei loro statuti «in nomine 
Ecclesiae». 

In verità, tutte le associazioni a carattere ecclesia le intendono sempre 
agire a nome della Chiesa in forza della missione ricevuta dai loro membri nei 
sacra menti dell’iniziazione cristiana. 

 

 

Qui però l’espressione «in nome della Chiesa» riferita alle 
associazioni pubbliche assume più precisamente il significato di «in nome 
della Gerarchia». 

Tali associazioni investono infatti direttamente le competenze e le 
responsabilità proprie della Gerarchia e sono soggette ad un controllo più 
preciso e stringente di quello previsto per tutte le associazioni. 

 

«in nomine 
Ecclesiae» 

Ogni associazione pubblica viene eretta dall’Autorità ecclesiastica 
competente124 e viene costituita « persona giuridica ». 125 

Dalla medesima autorità ricevono l’approvazione degli statuti,126 la 
superiore direzione dell’attività,127 la conferma, l’istituzione o la nomina del 
moderatore, la scelta dell’assistente ecclesiastico,128 l’eventuale insediamento 
di un commissario e, in casi gravi, la rimozione del moderatore,129 il controllo 
dell’amministrazione,130 la facoltà della soppressione.131 

 

erezione 

 

 

 

                                                 
124 cf can 312  
125 can 313 
126 cf can 314 
127 cf can 315 
128 cf can 317 
129 cf can 318 
130 cf can 319 
131 cf can 320 
 



3. Associazioni private 

 

Tutte le associazioni che non rientrano tra quelle che operano «in 
nomine Ecclesiae» sono da considerarsi private. Le associazioni private si 
fondano sul di ritto dei fedeli di costituire con liberi accordi proprie 
associazioni, le quali conservano il carattere privato anche quando vengano 
lodate o raccomandate dai Pastori. 132 

 

 

La libertà di associazione da parte dei fedeli è contenuta in precisi 
limiti di carattere generale. Nessuna associazione, infatti, può assumere la 
qualifica di cattolica se non con il consenso dell’Autorità ecclesiastica133 a cui 
spetta, comunque e in esclusiva, la costituzione delle associazioni che si 
propongono l’insegnamento della dottrina in nome della Chiesa, la 
promozione del culto pubblico o altri fini che siano riservati alla Gerarchia.134 

Inoltre la stessa autorità, se lo ritiene necessario, può costituire 
associazioni per scopi spirituali diversi da quelli ora ricordati, quando il loro 
raggiungimento non sia sufficientemente garantito dalle iniziative private.135 
In questo caso la Gerarchia non esercita un diritto proprio ed esclusivo, ma 
interviene in funzione di supplenza nei confronti dei fedeli. 

La Chiesa infatti, desiderosa di promuovere il protagonismo dei laici, 
è attenta a lasciare ai fedeli uno spazio effettivo e concreto di realizzazione 
della loro libertà di associazione. 

 

limiti della 
libertà di 
associazione 

 

Essa riconosce un’associazione privata quando i suoi statuti sono 
rivisti dalla competente Autorità ecclesiastica.136 La revisione e 
l’approvazione degli statuti è inoltre condizione per il decreto formale di 
erezione in persona giuridica privata.137 

Per il resto la libertà delle associazioni private è sancita in termini 
inequivocabili. Esse, infatti, si reggono secondo i propri statuti138 ed eleggono 
autonomamente il moderatore e le altre cariche sociali. 

Lo stesso assistente spirituale, che necessita della conferma 
dell’Ordinario, viene scelto liberamente tra i sacerdoti che esercitano 
legittimamente il ministero pastorale nella diocesi.139 

 

condizioni per il 
riconoscimento 

 

 

                                                 
132 cf can 299 
133 cf can 300 
134 cf can 301,1 
135 cf can 301,2 
136 cf can 301,° 
137 cf can 322 
138 cf can 321 
139 cf can 324 
 



 

Circa poi l’amministrazione dei beni, i poteri del l’Ordinario si 
limitano al controllo della loro effettiva destinazione ai fini statutari, 140 
compreso in quel generale diritto-dovere di vigilanza su tutte le associazioni, 
che è sancito dal can. 305 e specificamente richiamato dal can. 325. 

Quest’ultima norma precisa anche che spetta all’Ordinario, nel rispetto 
dell’autonomia propria delle associazioni private, curare e vigilare perché si 
eviti la dispersione delle forze e l’esercizio dell’apostolato sia sempre diretto 
al bene comune. 

Nel Codice è infine tutelata la libertà delle associazioni private anche 
in vista di una eventuale soppressione. Questo gravissimo provvedimento è 
consentito solo quando la loro azione risulti di grave danno alla dottrina e alla 
disciplina ecclesiastica o provochi scandalo tra i fedeli.141 

Nel nuovo Codice è dedicata una specifica sezione ai laici. Le norme 
relative non risultano nè numerose, nè particolarmente significative in quanto 
si riducono a ricordare la speciale considerazione che i laici devono avere per 
le associazioni che favoriscano l’unità tra la fede e la vita.142 

Viene inoltre sottolineato che le associazioni dei laici hanno il dovere 
di collaborare con le altre associazioni ecclesiali e di aiutare volentieri le varie 
opere cristiane, soprattutto quelle esistenti nel territorio 143 e, da ultimo, 
l’obbligo dei moderatori di formare i soci all’esercizio dell’apostolato.144 

 

 

4. Tipi particolari di associazioni 

 

 

Oltre alle associazioni pubbliche e private, il nuovo Codice prende in 
considerazione le associazioni  clericali145 e quelle unite nel comune spirito a 
un Istituto religioso.146 

 

associazioni 
clericali 

Trascurando le associazioni clericali, dedichiamo la nostra attenzione 
particolare alle seconde.  

Il Codice del 1917147 proibiva la costituzione di Terzi Ordini secolari agli 
Istituti religiosi e ammetteva questo privilegio solo per circa sette Ordini 
antichi. 

 

associazioni  
unite a un 
Istituto religioso 

 

                                                 
140 cf can 325 
141 cf can 326 
142 cf can 327 
143 cf can 328 
144 cf can 329 
145 cf can 302 
146 cf can 303 
147 cf can 703 
 



 
Ora invece il nuovo Codice offre questa possibilità a tutti gli Istituti di 

vita consacrata. 

Si legge infatti nel can. 303: «Le associazioni i cui membri, 
partecipando nel secolo allo spirito di un Istituto religioso sotto l’alta guida 
dello stesso Istituto, conducono una vita apostolica e tendono alla perfezione 
della carità, sono detti terzi ordini o sono chiamati con altro termine adatto». 

Il canone evidenzia che: 

 

 

— i Terzi Ordini, che un tempo erano un privilegio degli Ordini antichi, ora coincidono 
interamente con le associazioni proprie di un Istituto di vita consacrata; 

— questi Terzi Ordini, chiamati così o con altri termini adatti, pur avendo propri 
responsabili per la loro conduzione, rimangono «sotto l’alta direzione» dei Superiori 
competenti dell’Istituto religioso a cui si ispirano; 

— I loro membri conducono vita apostolica e «tendono alla perfezione 
cristiana partecipando nel mondo al carisma» dell’Istituto religioso. 

Sono ad esso legati da voti o da vincoli più generic i, meno impegnativi 
dei voti pubblici; oppure sono disponibili solo per una parte della sua attività, 
non costringendoli alla vita comune o a tutti gli altri obblighi. 
 

Terzi Ordini  

 

 

 

 

partecipazione 
al carisma nel 
mondo  

vincoli 

 

Vi è quindi una grande varietà tra le associazioni:  

-    per il contenuto degli impegni 
— per la vita spirituale 
— per l’attività apostolica 
— per i legami con l’Istituto religioso. 

 
I membri di queste associazioni possono assumere anche l’impegno 

dei tre Consigli evangelici, in modo da vivere quasi completamente il carisma 
dell’Istituto ed esserne collaboratori nel secolo. 

 

varietà di 
associazioni 

 

Secondo una prassi confermata dall’esperienza, gli Istituti religiosi 
possono avere anche persone singole come affiliate, aggrega te, terziarie, 
oblate, ecc. 

È stato studiato anche il modo di agganciare all’Istituto di vita 
consacrata persone sposate. 

Tutti intendono vivere della spiritualità dell’Istituto e irradiarla. 
 
 

persone singole 

Nel can. 677, 2 si chiede agli Istituti di vita con-sacrata di avere cura 
speciale delle associazioni collegate con essi, perché vivano dello spirito 
genuino della Famiglia a cui appartengono. 

Esse sono un mezzo provvidenziale per una presenza più efficace nel 
mondo di oggi e per allargare la sfera d’azione dell’Istituto, animando 
spiritualmente i fedeli che lo desiderano. 

 

impegni 
dell’istituto 

 



 
Nel can. 311, e anche nel can. 328, queste associazioni sono invitate a 

dare un aiuto alle opere di apostolato in Diocesi operando, specie sotto la 
direzione del Vescovo, con le altre associazioni della Diocesi stessa. 

 

aiuto nella 
Chiesa locale 

 

Di tali associazioni si parla pure nel can 312,2, ove è stabilito che il 
permesso del Vescovo per erigere una casa di un Istituto religioso «vale anche 
per erigere, nella stessa casa o nella chiesa annessa, una associazione che sia 
propria di quell’Istituto».  

Questo in forza del n. 28 cap. I della «Ecclesiae Sanctae» e del can. 
611, nel quale le associazioni di un istituto sono considerate opere proprie o 
particolari quando sono fissati nelle Costituzioni proprie. 

 

 
 
possibilità di 
erezione 
 

Si trova in queste disposizioni ecclesiali una provvidenziale 
coincidenza con quanto è già espresso nella nostra Regola di Vita. Infatti 
all’art. 73 se ne parla in modo esauriente.  

Gli affiliati agli Istituti religiosi come tali non hanno una situazione 
giuridica speciale di fronte al l’Autorità ecclesiastica. 

 

coincidenza tra 
disposizioni 
ecclesiali e 
Regola di Vita 

 

Potranno essere considerati come opera propria dell’Istituto. affiliati, opera 
dell’istituto 

 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Schema di sintesi 

 

 

— Associazioni laicali nella dottrina della Chiesa 

     • diritto di associazione 

    • finalità delle associazioni 

    • varietà delle associazioni 

    • distinzione delle forme associa tive: pubbliche  

     private 

     particolari 

   pubbliche 

   • erette dall’Autorità ecclesiastica competente 

   • perseguono fini previsti nei loro statuti «in nomine Ecclesiae» 

   private 

   • si basano sul diritto alla libertà di associazione 

   • vengono approvate con la revisione degli statuti 

   particolari 

   • associazioni clericali 

   • associazioni unite nel comune spirito a un Istituto religioso: 

   Terzi ordini 

persone singole affiliate  

  aggregate  

  terziarie  

  oblate 

 

Parte Seconda 
 

L’INTUIZIONE PROFETICA  

DI MADDALENA DI CANOSSA  

NELLA PROMOZIONE DEI LAICI 

 

 



 

 

 

 

 

Premessa 
Dopo aver esposto quanto la Chiesa insegna e propone circa la vocazione e la 

missione dei laici e le possibilità per una loro rinnovata presenza promozionale nella Chiesa 
stessa e nel mondo, intendiamo rileggere e riscoprire, con cuore di figlie, come Maddalena di 
Canossa abbia promosso, col pensiero e con l’azione, il ministero laicale. 

L’accostamento delle fonti originarie del carisma e della tradizione dell’Istituto ci 
consente di individuare il cuore delle istituzioni profetiche del la Fondatrice e le modalità di 
formazione e di impegno da lei assunte, per valorizzare adeguatamente nel suo ambiente e nel 
suo tempo i laici e per farne degli evangelizzatori in un apostolato di carità, a servizio di Dio 
e dell’uomo nell’ambito della propria Chiesa locale. 

Si presentano infine le presenze operative dei laici nella storia dell’Istituto per 
cercare di cogliervi l’insegnamento opportuno per l’oggi. 

Volutamente si tralasciano interpretazioni e giudizi valutativi per affidarci all’azione 
dello Spirito. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capitolo I 

 

LE PRESENZE OPERATIVE DEI LAICI  
NEL CARISMA DI MADDALENA 

 

 

 



RITORNO ALLE FONTI 

 

Tornare a Maddalena di Canossa significa per noi collegarci a quella 
carità che come fuoco tutto cerca di abbracciare e prendere atto con 
commossa meraviglia di quanto questa carità, mossa dallo zelo ardente per 
la gloria di Dio e dalla passione bruciante per i fratelli, ha saputo compiere e 
suscitare. 

 

ritorno al 
carisma della 
carità 

 

Non vengono qui presi in considerazione i «rami perenni e 
continui»148  delle scuole di carità, dell’insegnamento della dottrina cristiana 
nelle parrocchie, delle visite all’ospedale, attraverso i quali Maddalena e le 
sue Figlie hanno cercato e cercano di far conoscere e amare il Signore. 

 

«rami perenni e 
continui» 

 

Qui vogliamo estendere lo sguardo a quelle singolari realizzazioni, 
aventi per soggetto i laici, generate dalla creatività di Maddalena e motivate 
dall’unica e costante finalità di dilatare, il più possibile e con ogni mezzo, la 
divina gloria. Ci riferiamo cioè ai «rami» delle Maestre di campagna e degli 
Esercizi spirituali alle Dame, alla «pianta» delle Terziarie interne ed esterne, 
alle amicizie apostoliche di singoli laici.  

Mentre i «rami perenni e continui» sono rivolti ai destinatari della 
carità delle Figlie, gli altri ne diventano il sostegno. In essi i laici, contagiati 
e infervorati da Maddalena, divengono protagonisti e apostoli di 
evangelizzazione e di carità nei confronti di coloro che non possono essere 
raggiunti dalle Figlie. 

Al di là delle modalità concrete di attuazione assunte da Maddalena, 
cui faremo brevemente cenno, è nostro intento individuare quelle preziose 
intuizioni profetiche che conservano la loro piena validità anche nell’oggi 
della Chiesa post-conciliare e che rimangono criteri fondamentali e 
carismatici per la nostra attività di promozione del laicato. 

 

 

 

«rami» delle 
Maestre e degli 
Esercizi 
spirituali«pianta» 
delle Terziarie 

 

                                                 
148 A.C.R., L 5, ms. B 42, p. 4 



 

All’origine del «minimo nostro Istituto», 149 che, sviluppatosi in pianta 
dai rigorosi rami, ha prodotto nel corso della sua secolare storia abbondanti 
frutti di carità, sta la benevolenza di Dio nostro Padre che si è compiaciuto di 
servirsi di Maddalena di Canossa per dilatare la sua gloria e per rivelare agli 
uomini l’amore con il quale Egli ci ama. 

A questo « debolissimo istromento », come suole definirsi la Madre 
Fondatrice, lo Spirito ha fatto dono di un cuore compassionevole e generoso, 
in costante ascolto della Parola di Dio e dei bisogni dei fratelli, specie dei più 
poveri. 

 

 

In Gesù, l’Uomo-Dio Crocifisso, la Madre Fondatrice vede non solo 
l’espressione del più grande amore verso il Padre, ma anche un appassionato 
amore verso l’uomo segnato dal male nelle sue molteplici manifestazioni: 
ignoranza, fragilità, oppressione, miseria morale e materiale. 

Così, nel simultaneo ascolto dì Dio e dell’uomo, il cuore di Maddalena 
viene come pervaso dal fuoco dello Spirito che lo accende di zelo per la causa 
del Regno. La compassione si traduce presto in lei in azione, in volontà di 
cooperare alla redenzione del mondo adoperandosi per « impedire i peccati 
»150 e per far conoscere l’infinita misericordia di Dio. Questo il suo carisma. 

Le Figlie di Maddalena di Canossa apprendono dalla Madre e si 
impegnano con entusiasmo in quella carità operosa che si fa presenza attenta 
e conforto spirituale nell’ospedale, che si traduce in instancabile disponibilità 
a spezzare il pane della verità nelle scuole della dottrina cristiana, che diviene 
dedizione materna e senza limiti nell’educazione della gioventù. 

Per quanto generosa sia la prestazione delle Figlie della Carità, essa 
non riesce a raggiungere che una minima parte degli immensi bisogni che 
Maddalena scopre ovunque: in città, nelle campagne, nei paesi e ne i villaggi 
più sperduti. 

Occorrono nuove operaie per la vigna del Signore, più numerose 
volontarie a servizio del Regno, altre zelanti apostole di carità. 

 

carisma 
canossiano 

Maddalena, sollecitata dalle necessità dei luoghi ai quali le sue Figlie 
non possono arrivare, cerca collaborazione tra le figliole di ceto medio-
borghese, tra le nobili dame di città, tra le giovani apostolicamente più 
disponibili, tra amici e benefattori. Offre a loro il carisma che ha ricevuto. Per 
loro tiene corsi di formazione, Esercizi spirituali, inventa modalità di vita 
particolari per singole o per gruppi, allo scopo di formare in queste persone 
ardenti cuori di apostole. 

 

ricerca di 
collaborazione 

 

 

                                                 
149 cf R.d. p. 5 
150 R.d. p. 8 
 



a. Il «ramo» delle maestre di campagna 
 

La formazione delle Maestre di campagna è considerata da Maddalena 
come un «ramo» dell’Istituto delle Figlie della Carità, anche se esso si 
realizza in tempi volutamente brevi e sorge solo dove si rende necessario e la 
attuazione è possibile. L’importante è sempre creare una presenza caritativa 
efficace nella Chiesa. 

Esso scaturisce dallo zelo apostolico della Beata Fondatrice, 
desiderosa di «giovare a moltissimi luoghi», in particolare alla gente della 
campagna e dei piccoli villaggi,151 non meno bisognosa di quella della città. 

 

scopo del 
«ramo» 

 

Le Maestre contadine, «quasi Figlie della Carità», animate dallo stesso 
spirito, sono chiamate a supplire le Figlie, attuando i «rami perenni e 
continui» dell’Istituto nei loro paesi nativi.152 

 

chi sono 

 Circa l’accettazione di esse la Madre pone precise condizioni: devono 
essere giovani di illibati costumi e di condotta irreprensibile, vocate allo stato 
verginale, oppure vedove che, vivendo nella santità del loro stato, sono decise 
a perseverare in esso;153 devono essere inclinate alle opere di pietà e di carità, 
disposte a dedicare tutto il loro tempo e la loro vita per la divina gloria, per il 
divino servizio, per il bene dei prossimi.154 

 

criteri di 
accettazione 

Convinta che la vocazione apostolica richiede di essere curata e 
coltivata, Maddalena dà vita al «seminario», corso intensivo di studio e di 
educazione integrale. 

Esso si svolge nella casa dell’Istituto, nella città più vicina al paese di 
provenienza, in un luogo separato dalla comunità. 

Della durata di sette mesi,155 di nessun aggravio per la famiglia se non 
per le spese del vitto, il seminario ha come obiettivo specifico la formazione 
delle giovani vocate, di cui la formazione del cuore è il centro.156 

 

«seminari» 

 

 

                                                 
151 cf R.d. p. 145 
152 cf R.d. p. 146 
153 cf R.d. p. 147 
154 R.d. p. 160 
155 Se si considera che fino ad oltre la metà dell’Ottocento il governo austriaco preparava le maestre in soli tre   
mesi, si rimane colpiti dalla serietà dell’impegno della Fondatrice nel formare le giovani destinate alle zone 
rurali. 
156 cf R.d. p. 115 
 



 

La Madre Fondatrice si propone di formare le future maestre 
rendendole sì atte ad insegnare alle ragazze dei loro paesi (dietro modesta 
ricompensa) «il leggere, lo scrivere e il far di conto» e particolarmente i lavori 
muliebri, secondo le esigenze del suo tempo, ma soprattutto desidera portarle 
ad innamorarsi del Signore Gesù, a ben fondamentarsi nello spirito di carità, 
di sacrificio, di donazione generosa di sé.157 

A Maddalena preme che le giovani contadine tendano ad una santità 
soda, fatta di fede, di ricerca di Dio, di esercizio delle virtù. 

 

obiettivi della 
formazione 

 

Desidera che coltivino una spiritualità apostolica, avendo sempre di 
mira la divina gloria e la salvezza delle anime, che si abituino ad una 
preghiera centrata su Gesù e sul mistero della sua Incarnazione, un Gesù 
conosciuto anche attraverso l’assidua istruzione catechistica, così che divenga 
quasi naturale per loro agire, pensare e amare come Lui.158 

Il Rosario meditato, la lezione spirituale, l’esame di coscienza, l’uso 
frequente di giaculatorie sono le pratiche di pietà che Maddalena propone 
accanto alla frequenza assidua alla Celebrazione eucaristica e ai Sacramenti. 

La formazione del cuore è dunque rivolta alla santificazione personale 
delle maestre contadine in vista della missione apostolica che le attende. 

Un compito tanto delicato richiede lo zelo, il fervore, la generosità di 
una educatrice adatta, che Maddalena vuole sia scelta con cura dalla Superiora 
della Casa. Ella desidera anche che la responsabile dell’educazione sia 
affiancata da una Sorella, possibilmente originaria della campagna, in qualità 
di Assistente per l’insegnamento dei lavori manuali. 

Entrambe sono invitate a dedicarsi a questo servizio con tutto il cuore, 
a non curarsi del sacrificio, tutte dedite alla sola ricerca del Regno di Dio.159 

Con diligenza e avvedutezza esse devono utilizzare ogni ritaglio di 
tempo affinché alla brevità del corso supplisca l’intensità del loro dono e del 
loro impegno educativo. 

 

contenuti della 
formazione 

 

Esperta in umanità, Maddalena delinea per le fìglie, incaricate 
dell’educazione delle maestre di compagna, il metodo che ritiene più 
rispondente agli obiettivi da raggiungere. 

Per una efficace opera educativa, ella pone come condizione 
preliminare la conoscenza personale delle aspiranti maestre e dei bisogni 
spirituali e di istruzione, una conoscenza dedotta dal dialogo familiare e 
dall’accoglienza serena di tutto quanto esse lasciano emergere negli incontri e 
nelle conversazioni anche banali. 160 

 

metodi di 
formazione 

                                                 
157 R.d. p. 157 
158  R.d. p. 157 
159 R.d. p. 167 
160 R.d. p. 149 
 



 

Ciò è facilitato dal fatto che l’educazione si attua in piccoli gruppi. 

Una volta scoperti «l’indole, il temperamento, il talento, l’abilità, la 
circostanza delle famiglie in cui vivono», 161 la Maestra e l’Assistente possono 
procedere a una formazione personalizzata, rispettosa del soggetto e dei suoi 
particolari ritmi di crescita. 

Dopo un primo mese dedicato alla conoscenza delle allieve e al loro 
adattamento al diverso genere di vita, Maddalena, quasi a ricordare lo spirito 
con cui le giovani devono impegnarsi nel cammino di formazione, propone 
per loro gli Esercizi spirituali. 

Rinnovate nel fervore, le aspiranti maestre iniziano l’itinerario 
formativo, accompagnate costantemente dall’educatrice e dall’assistente, 
seguendo un intensissimo orario giornaliero. Esso prevede momenti ben 
articolati tra loro di preghiera, di studio, di lavoro, di catechismo, di tirocinio; 
momenti da vivere nella camera comune, altri da trascorrere all’aria aperta. 
Maddalena, attenta anche alla salute delle allieve, suggerisce attenzioni 
particolari per il cibo, il riposo, la ricreazione. 

Un’accentuazione più apostolica ella assegna all’orario festivo 
secondo il quale le giovani, specie dopo i primi quattro mesi, vengono avviate 
ad assistere le ragazze durante la Messa, la dottrina cristiana e i vespri in 
parrocchia per abilitarle a fare altrettanto una volta tornate nei loro paesi. 

Maddalena raccomanda alle Figlie di insinuare nelle allieve un vero 
spirito di sacrificio per cui siano disposte a rinunciare alla loro libertà per 
impiegarsi per la divina gloria e per il bene delle anime. Le apostole di carità 
che la Madre desidera formare non devono cercare Dio soltanto nella quiete 
del ritiro, ma nell’esercizio delle medesime opere di apostolato, vivendo la 
contemplazione nell’azione. 

Sempre con questo spirito le allieve, sotto la guida della Maestra e 
della sua Assistente, si preparano al futuro apostolato mediante il tirocinio che 
esse svolgono, oltre che in parrocchia, anche nelle scuole di carità e 
all’ospedale. 

Maddalena, nella sua concretezza di donna e di apostola, si diffonde in 
suggerimenti particolari circa le diverse modalità che le maestre di campagna 
devono adottare nello svolgimento dei tre rami di carità nei loro paesi. 

 

 

 

                                                 
161 R.d. p. 149 

 



 

SEMINARI PER LE MAESTRE DI CAMPAGNA 

tenuti nell’Istituto dal 1822 aI 1835 162 

 

 

 

1817 Verona  (n. 2) 

1821 Bergamo (n. ?) 

1822163 Bergamo (n. 9) 

1823 Bergamo (n. 12) 

1824 Bergamo (n. 13) 

1826 Verona  (n. 11) 

1827 Verona  (n.?) 

1828 Bergamo (n.?) 

Verona  (n. 8) 

1829 Verona  (n. 3) 

1830 Bergamo (n. 7) 

Trento  (n.?) 

1831 Bergamo (n. 9) 

Verona  (n.?) 

1832 Bergamo (n.12) 

1834 Verona  (n.?) 

1835 Verona  (n. 10) 

 

 

 
 

                                                 
162 Dall’A.C.R. 
163 2 A.C.R. «Dal 1822 al 1835 il nume ro delle Maestre di Campagna non superava mai le 
   14. In più anni venne ricevuto un numero assai minore» (dalla Cronaca di Bergamo, p.9). 



b. Il «ramo» degli Esercizi spirituali alle Dame 
 

Sempre allo scopo di suscitare il carisma della carità e di moltiplicare 
la presenza operativa di laici apostoli per la costruzione del Regno, 
Maddalena dà inizio al «ramo» degli Esercizi spirituali alle Dame, per 
abbracciare tutti, senza escludere alcuna categoria di persone. Questo ramo 
dell’Istituto, ritenuto dalla Fondatrice come la quinta opera apostolica propria 
delle Figlie della Carità,164 oltre che «cooperare alla salute di quelle persone 
che vorranno approfittarne» mira a «perfezionare quanto si fa per i poveri».165 

 

 

Costante e inalterata è la finalità ultima che, come in ogni altra sua 
opera, Maddalena si propone: «l’onore, il compiacimento di Dio e la di lui 
gloria». 166 

Sempre uguali i moviment i del suo ardente e in stancabile zelo. Gli 
Esercizi spirituali, infatti, «cosa tanto importante» da richiedere in caso di 
necessità la prestazione stessa della Superiora,167 sono per Maddalena il 
mezzo opportuno per cooperare alla santificazione delle Dame,168 per 
animarle a un «maggior servizio di Dio», 169 per «eccitare in esse lo spirito di 
carità»170 e sono «in certo modo il compimento e la dilatazione degli altri 
rami stessi». 171 

Infatti, coinvolgendo le Signore «sia nell’ospitale che nella dottrina 
cristiana»172, oltre che procurare la dilatazione della divina Gloria,173 scopo 
ultimo di tutta l’attività caritativa delle Figlie della Carità, si appoggia e si 
sostiene «quel bene che si cercherà d’introdurre col mezzo delle contadine 
che vennero educate per maestre»174 nell’Istituto. 

Maddalena abbraccia con slancio l’opera degli Esercizi spirituali e 
gioisce prevedendo il dilatarsi del bene nelle famiglie delle nobili Signore con 
vantaggio della servitù, dei contadini, dei dipendenti e degli stessi destinatari 
della carità delle Figlie. 

Ma nel chiedere a queste ultime di dedicarsi, Ella lo fa «con timore e 
tremore», 175 essendo forse questo l’unico ramo «in cui la terrena apparenza 
(potrebbe) abbagliarle». 176 Le invita perciò a prestarsi volentieri «per puro 
amore ed onore di Dio» conservando libero il cuore da ogni umano interesse e 
da ogni forma di asservimento al potere. 

 

finalità del 
«ramo» 

 

                                                 
164 cf Ep 11/2, p. 1429,1438 
165 Ep. 11/2, p. 1407 
166 R.d. p. 186  
167 R.d. p. 172 
168 R.d. p. 171 
169 R.d. p. 169 
170 Ep 11/2, p. 1430 
171 R.d. p. 171 
172 R.d. p. 169 
173 R.d. p. 169 
174 R d  p. 172 
175 R.d. p. 187 
176 R.d. p. 184 



 

Il Regno di Dio e la sua giustizia: questa l’unica ricompensa che le 
Figlie devono attendersi per l’Istituto e per se stesse in questo esercizio di 
carità. 

Affinché ciò appaia chiaramente anche nella pratica, Maddalena affida 
alle Dame stesse l’amministrazione economica degli Esercizi, permettendo 
però alla Superiora, qualora le Signore non ne volessero prendere il pensiero, 
di assumersene l’incarico allo scopo di consentire loro un maggior 
raccoglimento. Al termine del corso, però, la Superiora «renderà loro un 
esattissimo conto di tutto, non ricevendo la minima cosa di più di quello (che 
avrà speso». 177 

Con questo stile di distacco Maddalena offre alle Dame che lo 
desiderano, in due diversi periodi del l’anno, la possibilità di fare gli Esercizi 
spirituali. Essi durano dieci giorni e si svolgono presso le Case dell’Istituto, in 
un luogo separato dalla comunità. Ella mette a loro disposizione gli ambienti 
opportuni, at tenta a garantire al tempo stesso, con la proprietà delle 
suppellettili, «un qualche sentore di povertà». 

Uno stesso stile di semplicità e di sobrietà ella desidera anche per la 
preparazione dei cibi e della tavola. E perché non si scenda a compromessi 
precisa: «... se ve ne fosse alcuna la quale non si sentisse in istato di potersi 
adattare a questo sistema, non venga ricevuta»178 

Tutto nella Casa deve portare le Dame al raccoglimento, alla 
meditazione, alla preghiera. 

La direzione del corso è affidata a «qualche sacerdote dotto, zelante e 
prudente, e di tutta persuasione di Mons. Vescovo rispettivo», 179 mentre alle 
Sorelle incaricate spetta il compito dell’assistenza spirituale e del servizio per 
ogni altra necessità. 

Se gli Esercizi spirituali sono un momento importante e delicato nella 
vita cristiana di ogni persona, lo sono in modo specialissimo per le nobili 
Signore. Maddalena ne è pienamente consapevole e vuole che accanto ad esse 
ci siano le Sorelle «più capaci per pietà, prudenza, istruzione, destrezza», 180 
Sorelle di «modi soavi», che dimostrino nel loro esterno «la contentezza che 
loro apporta il servizio di Dio a cui dalla divina Misericordia furono 
chiamate». 181 

 

modalità di 
attuazione 

 
 

 

                                                 
177 R d. p 182 
178 R.d. p. 184 
179 R.d. p. 169 
180 R.d. p. 172 
181 R.d. p. 173 
 



 

 

Cooperatrici della grazia, esse aiutano «con bel modo» le Dame a 
trarre profitto dalle meditazioni proposte dal sacerdote e a prendere coscienza 
dei loro doveri di cristiane, specie nei confronti dell’educazione dei figli e 
della cura della servitù. 

 

 

 

Maddalena, che ben conosce i costumi, i pericoli, la povertà morale 
propri dell’ambiente nobile, consiglia saggiamente le Figlie perché possano 
accendere nelle Dame il desiderio di riformare la propria vita e di prestarsi per 
impedire i peccati e favorire un cristianesimo più autentico tra quanti sono, in 
diverso modo, in rapporto con loro. 

Oltre che ad assolvere i doveri di giustizia nei confronti della servitù e 
dei contadini delle loro terre, le Dame, sollecitate dalle Sorelle, sono chiamate 
ad aprirsi all’apostolato non solo soccorrendo materialmente i poveri, ma 
divenendo esse stesse evangelizzatrici e testimoni dell’amore di Dio per 
l’uomo nelle scuole, nella dottrina cristiana e nell’ospedale, e sostenitrici di 
quel bene che le Maestre, educate dalle Figlie della Carità, cercano di fare 
nelle campagne. 

L’ultimo traguardo che Maddalena si propone istituendo questo «ramo 
di carità» è quello di «facilitare a queste signore il mezzo onde possano» 
procurarsi un posto nel mezzo dei poveri nel celeste Regno». 182 

 

obiettivi degli 
Esercizi 
spirituali 

 

 

                                                 
182 R.d. p. 187 
 



ESERCIZI SPIRITUALI TENUTI NELL’ISTITUTO 

DAL 1820 AL 1835 

 

 
Anno 
 

 
Dame 
 

 
Maestre 
 

 
Cameriere 
 

Domestiche 
Donne 
Ragazze 
 

 
Parrucchieri 
Mercanti 
 

 
Barcaioli 
 

 
Servitù 
 

1809 
1820 
1823 
1824 
1825  
 
 
1826  
 
1827 
 
1828  
 
 
1829 
 
 
1830 
 
 
 
1831 
 
 
 
1832 
 
 
 
1833 
 
 
 
 
1834 
 
 
 
1835  

 
Venezia  
 
Venezia  
Bergamo 
Milano 
Venezia  
Milano 
Venezia  
Milano 
Venezia  
Milano  
Venezia 
Bergamo 
Milano 
Bergamo 
Venezia  
Bergamo 
Milano 
Trento 
Venezia  
Venezia 
Trento 
Bergamo 
Verona 
Bergamo 
Milano 
Trento 
Venezia 
Verona 
Venezia  
Bergamo 
Milano 
Trento 
Verona 
Venezia  
Bergamo 
Trento 
Verona 
Bergamo 
Trento  

   
 
Bergamo  
 
Bergamo  
 
 
 
 
 
 
Verona 
 
 
Verona  
 
 
Milano 
 
 
 
 
 
Bergamo 
Trento  
 
 
 
 
 
 
 
 
Trento  
 
 
 
Trento  
 
 
Trento 
  

 
 
Trento 
 
Trento  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Trento 
 
 
 
 
 
 
 
 
Trento 
 
 
 
Trento 
 
 
Trento 
 

 
 
 
 
Bergamo 
 
 
 
 
 
 
Trento 
(ritiro  
 
Trento 
(ritiro) 
 
 
 
 
 
 
 
 
Trento 
 

Milano  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bergamo 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Venezia  
 
 
 
 
 
 
 
Venezia  
 

Milano 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Venezia  
 

 
N.B. - Quanto si è potuto rilevare dall’Epistolario e dalle Cronache inedite dell’A.C.R. 



c. Le Terziarie esterne ed interne 
 

 

Anche l’istituzione delle Terziarie delle Figlie della Carità conferma 
l’intuizione urgente di Maddalena di servirsi dei laici per dilatare la gloria di 
Dio, coinvolgendo nel dinamismo della sua carità persone di diverso stato di 
vita e di estrazione sociale diversa. 

 

 

1. Le Terziarie esterne 

 

 

Inizialmente183 le Terziarie ideate dalla Canossa sono una istituzione 
laicale di donne vergini o vedove o maritate che vivono nelle loro famiglie e 
tendono alla santificazione personale nell’assolvimento dei do veri del loro 
stato e, compatibilmente con essi, nell’esercizio «delle opere sante di carità», 
con il particolare scopo di impedire i peccati. 

Si tratta di vocazioni laicali apostoliche che sbocciano tra le giovani 
che frequentano l’Istituto o tra le Maestre di campagna formatesi in esso, 
giovani che si distinguono per senno e pietà e che sono «veramente 
desiderose di condurre una vita in singolar modo cristiana». 184 La loro 
vocazione, prima di essere riconosciuta, viene sottoposta ad un serio e 
cordiale discernimento. 

 

chi sono 

Le Terziarie esterne sono legate all’Istituto da un  vincolo di 
vicendevole carità, trovando conforto e assistenza spirituale presso le Figlie, e 
le Figlie trovando in loro «chi per esse vigila, supplisce ed opera in ciò che ad 
esse viene impedito dai santi legami dello stato loro». 185 

 

legame con 
l’Istituto 

Per le Terziarie esterne Maddalena stende un «Piano» o progetto di 
vita nel quale la preghiera fa da fondamento all’impegno apostolico cui esse 
sono chiamate. La Madre affida queste apostole laiche a Maria SS. 
Addolorata di cui devono diffondere la devozione e che rimane il loro 
modello nell’esercizio delle virtù, specie della pazienza, docilità, 
mansuetudine e dolcezza. Maddalena vuole che le Terziarie «si piantino e si 
innamorino della virtù vera». 186 

A sostegno e alimento del loro impegno di santità nel secolo, la 
Canossa propone una seria vita di pietà, fatta di pratica sacramentale, di 
momenti di meditazione, di preghiere vocali e di verifica dei propri 
comportamenti alla luce dei principi evangelici.  

 

progetto di vita 

 

                                                 
183 Il primo documento che parla delle Terziarie è un «Piano» manoscritto del 1823 
184 A.C.R. ms. T 1 bis  
185 A.C.R., ms. A 
186 Ep 111/4, p. 2957 
 



 

 

Animate dal medesimo spirito delle Figlie della Carità, le Terziarie 
praticano nei loro paesi i tre « rami » abbracciati dall’ Istituto, commisurando 
il loro servizio apostolico secondo il diverso stato di vita. Le vergini, infatti, si 
prendono cura di preferenza dell’educazione delle ragazze, le assistono nella 
scuola della dottrina cristiana e le preparano ai sacramenti; le vedove invece si 
dedicano particolarmente all’assistenza delle malate nelle famiglie, mentre le 
maritate, permettendolo i loro doveri familiari, si impegnano in parrocchia 
nella scuola della dottrina cristiana alle donne. 

 

 

Perché rimanga sempre acceso in loro il fervore spirituale e apostolico, 
le Terziarie vengono riunite una volta al mese nella casa più vicina delle 
Figlie della Carità per un incontro formativo tenuto dalla Superiora. Nella 
impossibilità di approfittare di questa occasione, una Terziaria che fa da capo 
le riunisce nel rispettivo paese. Per la Terziaria chiamata ad assolvere tale 
compito è offerta la possibilità di partecipare agli Esercizi annuali organizzati 
per le Maestre di campagna. 

Circa l’istituzione delle Terziarie, Maddalena consiglia le Figlie di 
procedere gradualmente, alla semplice, cercando anzitutto di ben 
fondamentarle nello spirito di pietà e di carità, perché siano di testimonianza 
autentica nel loro ambiente. 

 

incontri 
periodici 
formativi  

 

2. Le Terziarie interne 

 

 

La fisionomia delle Terziarie interne «semplice congregazione » che 
affianca e completa l’Istituto delle Figlie della Carità, viene precisandosi 
sempre meglio nei successivi Piani stesi da Maddalena.187 

Denominate in un primo progetto «Figlie del Sacro Cuore di Maria 
SS. Addolorata»188 vengono in seguito « dedicate ad onorare particolarmente 
lo spargimento del Sangue preziosissimo del Divin Redentore e a compatire il 
Cuore SS. di Maria». 189 

 

 

 
 
 
 
 

                                                 
187 Esistono Piani datati: 1823, 1827, 1832, 1835 
188 A.C.R., ms. E 
189 A.C.R. ms. T5 
 



 

Le Terziarie delle Figlie della Carità sono vergini o vedove di illibato 
costume, di chiara vocazione apostolica e fanno professione di voti 
temporanei di castità, povertà e obbedienza. Offrono ogni loro attività «per 
l’esaltazione di santa Madre Chiesa»190 e cercano la loro santificazione 
personale « con una vita ben regolata» di preghiera, di mortificazione, di 
dedizione apostolica. 
 

chi sono 

L’istituzione delle Terziarie si prefigge come scopo specifico «quello 
di formare delle operaie che lavorino nella vigna del Signore ed aiutino 
l’Istituto delle Figlie della Carità in quei caritatevoli esercizi che esso non può 
svolgere».191 

Le Terziarie sono animate da un vivo spirito di carità, di servizio, di 
abnegazione e si prefiggono di «cercare Dio solo in mezzo alle umiliazioni e 
al patire». 192 

Per «lo spirituale» dipendono dal Parroco del paese in cui è stabilita la 
casa; per la disciplina interna dalla Superiora delle Figlie della Carità, alla 
quale in particolare spetta la nomina della Direttrice di esse e l’ammissione 
delle probande. 

 

finalità 

Alle Terziarie Maddalena affida cinque rami di carità:  
— l’educazione delle sorde e mute «per renderle capaci delle cognizioni di Dio»; 

— l’educazione cristiana e civile delle ragazze del ceto mercantile; 
— la formazione delle direttrici di orfanotrofi; 
— la preparazione delle infermiere di ospedale; 
— l’ospitalità e la cura di ragazze che escono da altri ricoveri, nel caso non possano restare in essi e siano senza 
custodia. 

           Le Terziarie interne sono divise in due «corpi»:  uno «stabile» e l’altro 
«attivo». 

Al corpo «stabile» spetta anzitutto il compito di preparare 
apostolicamente e professionalmente i soggetti del corpo «attivo» come 
infermiere e direttrici di orfanotrofi, e di provvedere al vitto e al vestiario per 
entrambi i corpi. 
 

impegni 
apostolici 

 

 

 

                                                 
190 A.C.R. ms. T5 
191 A.C.R. ms. T5 
192 A.C.R. ms. C 
 



 
 

Tutte vivono nella stessa casa ma in due appartamenti distinti. 
L’appartamento abitato dal corpo attivo è poi suddiviso in cinque quartieri, 
secondo gli oggetti di carità nei quali vengono esercitate le aspiranti. 

Ad ogni quartiere in qualità di maestre presiedono due Terziarie del 
corpo stabile, elette dalla Superiora delle Figlie della Carità. 

Un accurato discernimento vocazionale viene attuato nei confronti di 
coloro che aspirano ad essere maestre negli orfanotrofi o infermiere negli 
ospedali. Le aspiranti infatti «dovranno essere molto esaminate sulla loro 
vocazione, bene istruite ed esercitate prima di essere collocate 
nell’impiego». 193 

L’accettazione è preceduta da un periodo di attesa durante il quale le 
aspiranti vivono nelle loro case e frequentano solo le ore di istruzione. 

Ad esso segue un tempo di prova in cui le probande vivono 
nell’internato e si esercitano nell’opera. Verificata l’esistenza e la solidalità 
della loro vocazione, esse vengono accettate. 

Le accettate continuano per tre anni la loro formazione, dopo di che 
divengono Terziarie, legate con voti temporanei, emessi nelle mani della 
Superiora delle Figlie della Carità. Da tal momento sono in tutto dipendenti 
dalla congregazione delle Terziarie, che può disporre di loro secondo le 
necessità. 

Il legame che unisce l’istituzione delle Terziarie all’Istituto delle 
Figlie della Carità è molto più di un semplice vincolo di carità. 

Pur dedicandosi ad opere loro proprie, le Terziarie dipendono 
ultimamente dalla Superiora delle Figlie, cui spetta la decisione negli affari 
più importanti. Maddalena parla di loro come di «sorelle» unite alle Figlie 
nello spirito, nella devozione a Maria SS. Addolorata, nella ricerca comune 
della maggior gloria di Dio, in uno stile di carità e di umiltà. 

 

 

d. Animazione apostolica e coinvolgimento di singoli laici 
 

 

Il carisma di Maddalena di Canossa non rispetta limiti di tempo e di 
spazio ed è aperto a tutte le situazioni di bisogno che anche occasionalmente 
le si presentano. 

Se per ognuna di esse è necessaria una risposta, spesso questa supera 
le sue personali possibilità. 

E’ tipica allora in Maddalena la capacità di comunicare una intuizione 
profetica per far vibrare cristianamente il cuore delle persone di sua 
conoscenza. 

 

 

                                                 
193 A.C.R., ms. C 
 



 

Ella presenta la necessità e suggerisce una soluzione, poi lascia spazio 
al buon volere altrui, sul quale conta con fiducia. 

Non teme di importunare o di proporre troppo; anzi è convinta di 
valorizzare nel modo migliore le persone offrendo loro occasioni di 
apostolato e di carità. 

Si fa così promotrice di laici affidando loro casi particolari da 
risolvere. 

La sua «cara Durini» è spesso l’amica della Provvidenza cui può 
chiedere tutto: informazioni, sistemazione di ragazze pericolanti, 
raccomandazioni per gente bisognosa, aiuti materiali per terzi. 

Maddalena sa bene che, se Carolina non può agire direttamente, a sua 
volta farà leva sulle amiche, allargando così il raggio della sua stessa carità. 

Ovunque la Canossa suscita cooperatori e cooperatrici per il Regno. 

Familiari, semplici « vetturali », nobiluomini, professionisti, amiche e 
Dame sono tutti mobilitati e coinvolti in servizi di carità e di 
evangelizzazione. 

Il suo vetturale è invitato a imparare l’alfabeto per i sordomuti per poi 
insegnano a una Figlia della carità bisognosa di educare una fanciulla. 

Bonifacio di Canossa, il fratello già provato da tante croci, può 
caricarsi anche della miseria altrui ed aprirsi a una maggiore carità.194 

Raimondo che ha iniziato a visitare un infermo demente all’ospedale, 
è incoraggiato a farlo regolarmente una volta alla settimana.195 Ed egli vi sarà 
fedelissimo per dieci anni. 

A Maddalena è impossibile resistere. Alla sua convincente pressione 
amici, benefattori, simpatizzanti si trasformano in apostoli di carità e 
scoprono la gioia del dono gratuito. 

Se il minimo suo Istituto si è potuto sviluppare nell’arco di pochi anni, 
Maddalena lo deve anche alla collaborazione generosa di tanti laici, provocati 
alla azione dalla sua persuasiva carica di zelo e di amore. 

 

 

 

                                                 
194 Ep 111/5, p. 3914-3915 
195 Ep 111/2, p. 1531 
 



 

CONCLUSIONE 

 

 

Il carisma di Maddalena viene raccolto dalle Compagne delle cinque 
Case che compongono L’Istituto delle Figlie della Carità nel 1835, data di 
morte della Fondatrice. 

Le Cronache e la corrispondenza del tempo testimoniano lo sviluppo 
delle Opere, l’intensa attività apostolica della prima generazione canossiana, 
anche se i Documenti storici di cui disponiamo non ci con sentono sempre di 
avere una visione completa del lavoro concreto di ogni singola Casa. 

La documentazione disponibile ci permette, però, di rilevare la 
continuità nel tempo soprattutto del quarto e quinto «ramo» di carità, 
codificati dalla Fondatrice nei Piani dell’Istituto e di individuare alcuni dati 
interessanti che possono far luce su varie esperienze fatte nel tempo relative 
alla promozione dei singoli laici. 

 

 



Schema di sintesi 
 

 

— Il carisma canossiano 

— Coinvolgimento dei laici nelle opere di carità 

— Il «ramo» delle Maestre di campagna 

• chi sono 

• finalità del «ramo» 

• criteri di accettazione 

• formazione 

      — Il «ramo degli Esercizi Spirituali alle Dame 

• finalità del «ramo» 

• modalità di attuazione 

      — Le Terziarie esterne ed interne 

• chi sono 

• le Terziarie esterne 

• le Terziarie interne 

• finalità dell’istituzione 

      — Animazione apostolica e coinvolgimento di singoli laici 

• modalità di coinvolgimento 

• esemplificazioni indicative 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capitolo II 

 

LE PRESENZE OPERATIVE DEI LAICI  

NELLA STORIA DELL’ISTITUTO 
 

 

a. «Seminari» per le Maestre di campagna 
 

Essi continuano regolarmente per diversi anni a Bergamo, la prima 
casa in cui Maddalena ha dato inizio all’opera,196 ma anche a Venezia, a 
Trento e, dopo il 1845, a Brescia. 

Il numero delle «educande» è abbastanza costante: 20 al massimo, 
almeno nei primi decenni. 

Le provenienze sono le solite: i paesi circostanti e le città. Il tempo 
dell’educazione è invariato, di sette mesi, nonostante qua e là si faccia strada 
l’esigenza di prolungare il periodo di permanenza delle giovani in Istituto. 

Non si trova documentazione circa i contenuti, i metodi, i programmi. 
Si suppone perciò che le Figlie si attenessero alle indicazioni date dalla 
Madre. 

La fedeltà al pensiero della Fondatrice, tipico delle prime Figlie, fa 
pensare che nonostante le possibili varianti di contenuti e di metodi, restino 
ferme le motivazioni e le finalità originarie: preparare «buone figliole di 
campagna, desiderose di impiegarsi nella cristiana educazione e istruzione 
delle povere ragazze nelle scuole e nelle parrocchie delle loro terre e ville… 
con vero spirito di carità, per amore del Signore». 197 

Le giovani accolte e formate dalle Figlie della Carità «ben istruite 
nella Religione, addestrate nei lavori, abilitate nell’ammaestramento altrui», 
soprattutto accese di «vero spirito della Carità»198 rientrano nei loro villaggi 
preparate, anche se tutte non vengono sottoposte a pubblici esami. 

 

 

Scopo priontario è quello di dare alle giovani maestre una solida 
formazione spirituale, per divenire la «longa manus» delle Figlie della Carità 
nei tre «rami» propri dell’Istituto. 

 

Scopo 
prioritario 

                                                 
196Fin dall’anno 1822 a Bergamo si inizia l’educazione delle Maestre di campagna sostenuta per alcuni anni dalla 
Madre Cristina Pilotti, segretaria della Fondatrice e in appresso dalla Lazzaroni, dalla Romeffi e dalla Luca. Dal 
detto anno 1822 fino al 1835 le educande non oltrepassarono mai le 14, ma in più anni ne venne ricevuto un 
numero assai minore. Dal 1835 al 1842 se ne ricevettero ogni anno 20 circa, in cura della Lazzaroni, indi della 
Grassi» A.C.R. Notizie primordiali intorno all’Istituto religioso delle Figlie della Carità d’Italia, ms. 
197 Ep 11/2, B.10-9 p. 1427 
198 cf Discorso di Mons. Zoppi, Milano, 14.9.1823 

 



 

Nel corso degli anni alcuni fattori esterni subentreranno a modificare 
via via la fisionomia del seminario per le Maestre di campagna. 

Nel 1846 nel Lombardo-Veneto una legge governativa impone 
l’obbligo degli esami per abilitare le donne all’insegnamento elementare. Le 
Figlie della Carità, dopo alcune precedenti richieste singole ai rispettivi 
Vescovi, nel 1854 rivolgono ufficiale domanda alla S. Sede per «una 
modificazione della Regola sul punto Educazione» poiché «il fine sarebbe 
frustrato quando cotal educazione dovesse serbarsi pel fissato periodo di sette 
mesi».199 

D’altra parte la richiedente sottolinea che «non si ammettono a 
maestre che le approvate e non si approvano che dietro rigorosi esami su tanti 
rami obbligatori di insegnamento». 

Dieci anni dopo da Milano viene avanzata una ulteriore richiesta: «I 
presenti regolamenti circa l’istruzione sono così spinti che assai poche (delle 
giovani di campagna) vi riescono nello spazio di un anno, per cui si 
conterebbe di accettare tali aspiranti maestre in età minore del consueto, onde 
possano pervenire al loro intento nel corso di tre o quattro anni». 200 

Il permesso, concesso per lo spazio di sei anni « in via di esperimento» 
dalla Curia Vescovile di Milano nel luglio 1864, viene confermato, anzi 
raccomandato sei anni dopo dall’Arcivescovo di Milano, nel novembre 
1870,201 in seguito a una rinnovata istanza da parte della Superiora di Milano: 
«Per estendere poi a maggior numero di giovanette foresi che non aspirano a 
una educazione signorile e brillante, quella cristiana istruzione che viene 
raramente impartita nei collegi di città, si bramerebbe di ricevere queste pure, 
sebbene non aspiranti alla carriera magistrale ». 202 

Anche la Cronaca di Bergamo documenta il progressivo cambiamento: 
nel 1861 si ricevono anche educande piccole, che danno inizio a un secondo 
gruppo di aspiranti maestre nella nuova casa aperta in Borgo Pignolo (Via S. 
Tommaso, 13). Nel 1868 la stessa Cronaca registra che alcune allieve 
sostengono esami pubblici. Da allora aumenta sempre più il numero delle « 
educande » che si presentano agli esami magistrali. 

Significativo il passaggio del 1875, allorché in novembre si apre « una 
scuola detta « Scuola unica pel Tirocinio Magistrale», essendo state le nostre 
educande autorizzate dal Consiglio Scolastico provinciale a farlo tra noi».203 

La lettura dei documenti permette di rilevare alcuni elementi. 

 

progressive 
modifiche 

 

                                                 
199 A.C.R. C. ROSSETTI a S. Santità il Papa, Verona, 25.4.1854 
200 A.C.R. E. GADDA al Vescovo di Milano, 1864 
201 A.C.R. Arcivescovo di Milano alla Superiora delle Figlie della Carità, 26.11.1870 
202 A.C.R. A. SORMANI all’Arcivescovo di Milano, 9.11.1870   
203 A.C.R. A SORMANI all’Arcivescovo di Milano, 9.11.1870 
 



 

Accanto alla finalità formativo-apostolica che nel pensiero di 
Maddalena doveva permeare ogni momento e ogni iniziativa del « seminario» 
emerge sempre più evidente l’esigenza di una adeguata preparazione 
professionale delle allieve, rispondente alle istanze governative e alla 
necessità di presentarsi agli esami in scuole esterne. 

Al piccolo gruppo delle «contadine allieve» dai 18 anni in su, vocate 
alla verginità e all’apostolato, subentrano le classi di «giovanette foresi... 
anche in età minore del consueto», alcune «aspiranti maestre» ma parecchie 
«non aspiranti alla carriera magistrale». 

Il breve periodo di educazione ideato proprio a «impedire che le 
alunne troppo s’invaghiscano della quiete del ritiro; e «troppo si distacchino 
dalle loro famiglie»,204 è di molto prolungato. 

Il ramo « temporaneo » assume carattere continuativo nella variata 
fisionomia di Istituti e Scuole magistrali. 

 

varianti 
storiche 

b. Esercizi spirituali alle Dame 
 

Le poche pagine di Cronaca che parlano degli Esercizi spirituali 
offrono preziosi elementi che fanno luce sul valore attribuito da Maddalena e 
dalle successive generazioni di Figlie a questo «ramo». 

L’attitudine fondamentale della Canossa e delle Canossiane ad essere 
madri e formatrici spirituali, maestre e animatrici di apostole laiche si esprime 
in modo evidente in questa opera squisitamente pastorale e promozionale. 

 

 

Maddalena inizia l’attività degli Esercizi spirituali con le Dame perché 
intuisce che essi sono il canale più opportuno «per giovare anche alla classe 
delle Signore e per poter tenerle più legate pel maggior servizio di Dio». 205 

Ma la scelta di questa categoria sociale non esclude tutte le altre classi 
di donne raggiungibili da cuori vibranti di zelo e liberi da umani legami. 

 

scopo 
prioritario   

 

 

 

                                                 
204 R.d. p. 148 
205 R.d. p. 169 

 



 

I documenti storici, prima e dopo il 1835, sono  eloquenti in proposito. 
A Trento, per esempio, già nel 1831, accanto agli Esercizi spirituali per le 
Signore hanno luogo quelli per le Maestre di villa, svolti «con gran frutto 
speciale delle anime loro e d’alt rui, perché, ritornate ai loro paesi rispettivi, si 
possono rendere esemplari di pietà e di carità, segnatamente nella educazione 
delle fanciulle e nel promuovere il vero bene degli altri».206 L’anno 
successivo, sempre a Trento, i corsi sono addirittura tre: «Il primo per le 
Dame e Signore subito dopo l’ottava di Pasqua. Il secondo per le cameriere, 
serve, altra gioventù e persone diverse, contandosene... fino a tre in quattro 
cento circa, e questo immediatamente dopo il primo corso. Final mente il 
terzo per le Maestre di villa il mese di luglio, subito terminato il loro corso di 
metodica nelle Scuole elementari».207 

A centinaia e centinaia di donne d’ogni età ed estrazione sociale viene 
offerta la proposta degli Esercizi spirituali nelle Case canossiane. Se solo una 
minima parte di esse può pernottare presso il convento, molte trascorrono le 
giornate in spirituale raccoglimento, per tornare a sera presso le loro famiglie. 

La scelta del Sacerdote è sempre molto accurata. A Milano le Figlie 
della Carità possono avvantaggiarsi degli Oblati della Diocesi, dedicati a 
questo specifico ministero; ma anche altrove si prestano per la delicata 
missione, spesso anche spostandosi da una città all’altra, sacerdoti di alto 
valore. 

Gli Esercizi spirituali, anche quando si susseguo no in più turni nello 
stesso anno, non ostacolano lo svolgimento delle Scuole di carità, anche 
perché alla assistenza spirituale delle Esercitande si dedicano solo due 
Sorelle. E se queste «veramente a proposito»208 non sono disponibili nella 
Casa interessata, giungono aiuti dalla Casa Madre.209 

L’opera degli Esercizi si inserisce armonicamente nella pastorale della 
Chiesa locale, pur esprimendosi nella sua tipica originalità. 

I Vescovi sono coinvolti sia nella scelta dei predicatori, sia per 
presenziare ad alcuni momenti significativi. Gli Esercizi spirituali vengono 
sospesi nell’anno in cui si celebra un Giubileo « a motivo delle Missioni che 
si danno ovunque». Le Signore, dopo gli Esercizi annuali, s’impegnano anche 
concretamente con iniziative a favore delle «povere chiese della Diocesi». 

 

documentazione 
storica 

 

 

 

 

                                                 
206 Cronaca di Trento, p. 11 
207 ivi, p. 12 
208 R.d. p. 169 
209  «In ajuto pei  S. Esercizj (1830) la Sig. Marchesa ci inviò tre altre Sorelle, non potendo venire ella in 
persona, come si sperava» (Cronaca TN, p. 7);  

« Il 9 aprile (1839) venne la Sig. Direttrice Angela Bragato con la Sorella Anna Rizzi in ajuto dei 
prossimi S. Esercizj non essendo ancora ristabilita... la Superiora, finiti i quali immediatamente si partirono di 
nuovo per Verona» (ivi, pp. 59-60). 
 



 

Allorché l’iniziativa è attuata da altri, le Figlie della Carità collaborano 
alla sua buona riuscita in atteggiamento di servizio. Ad esempio, durante gli 
Esercizi spirituali per le infermiere all’Ospedale Maggiore, esse si prestano a 
supplirle. Alle Orsoline al se colo, che hanno organizzato il corso in proprio, 
viene « prestata la casa e i propri servigi». 

I frutti sono sempre abbondanti «spargendovi il Signore... le più 
speciali sue grazie e misericordie». 210 Le Figlie della Carità che 
accompagnano le Esercitande diventano testimoni di radicali conversioni, 211 
ma anche della maturazione di buone vocazioni.212 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
210 Cronaca Trento, pag. 12 
211 «… ad una avvenne una forte impressione nella predica... erano circa 30 anni che non si confessava... La 
mattina si decise per una confessione generale, come poscia eseguì coi segni più sicuri di una verace 
conversione» (Cron Mi, qu. II p. 170) 
212 «... una di queste signore esercitanti per nome Lucia Cupis nubile d’anni 25 di Pontevico, essendo terminati 
gli Esercizi, passò qual postulante al nostro noviziato» (Cron Brescia, c. IX) 
 



 

SEMINARI PER LE MAESTRE DI CAMPAGNA 

DAL 1835 AL 1855213 

 

Anno                                                  Città Durata 

 
1835 
1836 
1837 
1838 
1839 
1840 
1841 
1842 
1843 
 
1844 
 
1845 
1846 
1847 
1848 
 
1849 
 
1850 
1851 
l 852214 
1853 
1854 
1855 
1860 
 

 
Bergamo n. 20 
Bergamo n. 20 
Bergamo n. 20  
Bergamo n. 20  
Bergamo n. 20  
Bergamo n. 20  
Bergamo n. 20  
Bergamo n. 20  
Bergamo n. 20  
 
Bergamo n. 20  
 
Bergamo n. 20   
Bergamo n. 19   
Bergamo n. 19   
Interruzione per la Prima 
Guerra d’Indipendenza 
Bergamo n. 14  
Brescia n. 8 
Bergamo n. 32  
 
 
 
 
Interruzione per colera 
 

 
 
 
Venezia 215 
Venezia 
Venezia 
Venezia 
Venezia 
Venezia  
Venezia  
 
Venezia 
 
Venezia 
Venezia 
Venezia 
 
 
Venezia 
 
colera 
 
Venezia 216 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
n. 18 apostole 

Trento   
 n. 12 maestre dipl. 

Trento n. 24 
Trento n. 28 
Trento n. 33 
 
 
Trento 
 
 
 
Milano mesi 10 
Milano mesi 10 
Milano mesi 10 
Milano mesi 10 
 

 
mesi   7 
mesi   7 
mesi   7 
mesi   7 
mesi   7 
mesi   7 
mesi   7 
mesi   7 
mesi   7 
 
mesi   7 
 
mesi   7 
mesi   7 
mesi   7 
 
 
mesi   7 
 
mesi   7 
 
mesi   11 
 

 

 

 

                                                 
213 Si mette in evidenza quanto è stato possibile rilevare dalle Cronache dell’A.C.R.  
214 La Cronaca di Venezia non registra annualmente il numero delle partecipanti. 
215 Dal 1850 la cronaca di Trento viene affidata ad altra sorella che non registra più i Seminari annuali. Accenna 
nel 1884 ad un licenziamento di Maestre in febbraio per causa del vaiolo: sono ancora «seminari» secondo lo 
spinto di Maddalena.  
216 Nella Cronaca di Venezia viene detto sinteticamente che i seminari daI 1852 al 1905 sono svolti in 11 mesi. 
 



 

 

 

c. Terziarie e associazioni varie 

 

 

Già nell’epoca in cui Maddalena vive e opera nel nascente Istituto, ma 
ancor più nel succedersi della storia, si avverte nel piccolo mondo canossiano 
un pullulare di iniziative tipicamente laicali: Terziarie, Compagnie, Unioni, 
Associazioni, Aggregazioni... 

 

 

Nomi vari, realtà ben identificabili alcune, più indefinite altre, con 
evoluzioni e sorti diverse. Ma un comune elemento unificatore: la coscienza 
viva, nella Canossa e nelle prime generazioni di Figlie di dover accendere nel 
cuore di molti laici lo stesso ardore apostolico donato dallo Spirito all’Istituto. 
E questo non solo mediante le iniziative pastorali dei Seminari e degli 
Esercizi spirituali, ma anche con le altre modalità più autonome e, per alcuni 
aspetti, più stabili nel tempo. 

 

elemento 
unificante 

La realtà più definita, tanto da configurarsi come «Congregazione» 
laicale è quella delle Terziarie, assai cara a Maddalena che spesso ne parla 
nella corrispondenza. È una realtà che la pone continuamente in dialogo, in 
ricerca, in verifica, per individuarne la «forma» più adatta sia per la sua 
strutturazione, sia per rispondere alle esigenze dei differenti ambienti in cui la 
pianta è sorta o potrebbe avere vita. 

Quasi due mesi dopo la morte di Maddalena, Cristina Pilotti, che ha 
ricevuto il mandato di prendere la guida dell’Istituto, parla delle Terziarie al 
Superiore di Roma, evidentemente per chiedere illuminazione sul come 
procedere nel continuare e nel diffondere l’iniziativa: 

« Vengo ricercata da varie persone di dilatare l’Opera delle Terziarie, 
tanto utili alla società, avendo questa a supplire a tanti rami, che l’Istituto non 
può abbracciare per essere limitato, come conviene alle sue opere... 

L’Opera è divisa in due classi cioè le Terziarie che vivono nelle loro 
proprie case, e quelle che hanno da vivere in corpo regolare. Qui a Verona, 
come credo le sarà noto, abbiamo un principio dell’opera secondo la quale fin 
qui è molto aggradita e applaudita da tutti pel bene incalcolabile che se ne 
trova. 

Dette opere devono essere bensì dirette per quello che riguarda lo 
Spirito dell’Istituto con un’unione di carità, ma devono essere altresì del tutto 
opere a parte dall’Istituto, il quale non si prende impegni nuovi... 

 

Terziarie 
interne 

 
 



 

A Chioggia non essendovi modo da piantare l’Istituto d’intelligenza 
della cara defunta Marchesa avendo avuto quest’anno tre Giovani Chiozzotte 
da educare le quali fecero un ottima riuscita, le medesime al loro ritorno 
raccontarono a quel degnissimo Prelato il loro desiderio di poter abbracciare 
nell’impiego di Maestre l’opera detta delle Terziarie... 

Il mio desiderio si è che se piacesse a Dio stabilirla, abbia d’essere 
un’Opera tutta rivolta alla Gloria di Dio negli Esercizi delle sante opere di 
Carità e che tutte le preghiere e le opere abbiano da essere rivolte ad ottenere 
il perdono generale dei peccati, e preghiere continue per la Santa Chiesa e per 
i bisogni di questa. 

Con l’elogio credo bene riunire anche detto Piano perché bramerei 
avere per dilatarla la benedizione dei Superiori per essere sicura di fare il 
Divino Volere».217 

Da questo importante documento, come da qualche altro dato storico 
successivo, pare di poter rilevare che le Terziarie, soprattutto quelle costituite 
in corpo stabile, esprimono una precisa connotazione vocazionale. 
Dall’accompagnamento formativo offerto dalle prime Figlie della Carità, 
come prima era stato offerto da Maddalena stessa, tra le maestre di campagna, 
le esercitande, le giovani che frequentano l’Istituto maturano nuove apostole 
laiche disponibili a un impegno più radicale e definitivo con Cristo per i 
fratelli, oltre alle religiose canossiane. 

La loro presenza e soprattutto l’«unione di carità» che le lega 
all’Istituto, fanno sentire alla Pilotti prima e alla Bragato poi la responsabilità 
ed anche un poco l’apprensione di definire i loro regolamenti di vita e gli 
ambiti del loro apostolato.218 

Mons. Traversi, che ben ricorda lo spirito con cui la Canossa ha 
iniziato l’istituzione laicale, invita le discepole a proseguire «alla semplice», 
come già insinuava la Madre: «Le Terziarie di Verona si conservino nello 
stato in cui si ritrovano. Per gli altri Paesi conviene per ora contentarsi di 
averne qualcuna qua e là, che senza lasciare la casa e la famiglia propria 
conservi all’esercizio dell’opera di carità propria del l’Istituto. Se Dio 
benedetto vorrà qualche cosa di più, lo farà conoscere. Sarà allora che si 
dovrà pensare a fissare una Regola per tutte». 219 

Il momento di fissare qualche elemento formativo, che interpreti e 
codifichi i «piani» originari sembra maturo alle Sorelle di Milano nel 1861, 
allorché il 4 marzo «la Superiora e Vice Superiora e altre tre Sorelle di 
comune accordo stabiliscono le Regole delle Sorelle Terziarie desunte dallo 
spirito della nostra S. Regola e dall’esperienza fatta nel decorso di sei 
anni».220 

 

 

 

                                                 
217 18 A.C.R. C. PLOTFI a  Mons. Traversi, 6.6.1835 
218 A.C.R. A. BRAGATO a  Mons. Traversi, Verona, 1.3.1836 
219 A.C.R. Mons. Traversi a A. BRAGATO, Roma, 22.4.1836 
220 A.C.R. Cronaca di Milano, qu. IV, p. 269, datt. 
 



 

L’esperienza a cui si allude è quella vissuta nella piccola comunità di 
Terziarie sorta appunto qualche anno prima a Milano, strutturata 
autonomamente, con una responsabile, un noviziato, un regolamento interno, 
un apostolato ben preciso, complementare a quello delle Figlie della Carità: 
scuola civile e convitto per fanciulle civili. 

 

 

La Regola delle Terziarie, elaborata dal piccolo gruppo di Sorelle 
milanesi, piace anche alle Compagne di Monza, di Como e Verona, centri in 
cui l’opera laicale è viva. 

La Sormani, il 10 aprile 1861, avanza la richiesta di approvazione 
della medesima Regola, ma la Santa Sede risponde negativamente. 

Il contenuto della lettera di risposta della Curia Romana fa indurre che 
la richiesta non sia stata chiara, dal momento che vi si legge anche questa 
motivazione: «... presenta una novità che un Istituto di Suore, specialmente di 
voti semplici, abbia sotto la sua dipendenza un altro Istituto». 221 

Forse si intendeva applicare, anche se non in modo esplicito, la norma 
ecclesiastica che riserva a pochissimi Ordini di antica tradizione il privilegio 
di avere accanto a sé dei «Terzi Ordini» laicali. 

Di fatto, dopo il 1864, l’istituzione delle Terziarie interne — in Italia 
— si dissolve, anche se lentamente per «evitare ogni pubblicità». 222 

Le Terziarie in parte si trasformano in un nuovo Istituto religioso - le 
Preziosine di Monza — ed in parte confluiscono nelle file delle Canossiane. 

Resta, come caso storico isolato, l’iniziativa in Venezia, S. Alvise, 
delle Terziarie Sordo-mute, ideate «per santificare e giovare specie alla 
Scuola delle Sordomute». Ad essa fa riferimento il documento inedito datato 
1894.223 

Nel lontano Oriente, dove l’intelligente zelo di M. Lucia Cupis ha dato 
vita, subito dopo l’inizio del l’attività missionaria, a un fervoroso gruppo di 
Terziarie cinesi, approvato dallo stesso Pio X, l’istituzione fiorisce e si 
propaga fino agli inizi del 1900. Nel 1923, però, si evolve quasi 
completamente nella nuova Congregazione religiosa di suore cinesi, 
direttamente dipendente dal Vicariato apostolico di Hong Kong. 

 

Regola delle 
Terziarie 

 

 

                                                 
221 A.C.R. Card. Paracciani al Vicario Capitolare di Milano, Roma, 28.4. 1862 
222 A.C.R. E. NESPOU a E. GADDA, Verona 29.5.1862 
223 A.C.R. ms Venezia, p. I 
 



 

Le poche Terziarie rimaste, in Italia e all’Estero, vengono unificate 
con le Figlie della Carità. Si parla di «Aggregate Canossiane» (Regola del 
1927) e di «Sorelle Coadiutrici» (Regola del 1935). Nel 1954 il Governo 
Generale dell’Istituto ottiene con Rescritto della S. Sede224 di eliminare ogni 
distinzione di nomi e di posizioni all’interno dell’unica Famiglia religiosa 
canossiana. 

 

dalle Terziarie 
alle 
«Aggregate» e 
Coadiutrici 

 

Delle Terziarie esterne i documenti d’archivio consultati non parlano 
esplicitamente. L’ultimo accenno ad esse è nella lettera della Pilotti del 6 
giugno 1835: «L’Opera — essa scrive — è divisa in due classi, cioè le 
Terziarie che vivono nelle loro proprie case e quelle che hanno da vivere in 
corpo regolare». 

Cronache, statuti, regolamenti, semplici note usano altri termini, che 
permettono di rilevare in queste iniziative altrettanti polloni di vitalità 
apostolica laicale, che «fioriscono sul tronco canossiano» e che attingono la 
loro originaria ispirazione dal progetto di Maddalena di moltiplicare «le 
operaie per la vigna del Signore». 

 

Terziarie 
esterne 

 

Accanto alla «Pia unione di Maria SS. Addolorata composta di sole 
vergini» vi è quella delle «Madri di famiglia cristiane». Se la « 
Congregazione delle Dame Veronesi sotto il titolo di Maria SS. Addolorata » 
si caratterizza principalmente per le riunioni periodiche di preghiera e di 
celebrazione eucaristica, la «Compagnia dei Dolori di Maria SS.» è volta 
singolarmente alla santificazione dei membri e dei prossimi mediante opere di 
apostolato. Qualcuna mette maggiormente in evidenza gli impegni personali, 
altre sottolineano la dimensione associativa con lo scopo di promuovere fra i 
membri la pietà e sostenersi reciprocamente nel cristiano impegno di vita. 

Nella varietà delle realizzazioni, emergono alcuni elementi comuni e 
costanti che esprimono la fedeltà al «Piano» iniziale delle Terziarie. Tutte 
queste iniziative sorgono, per la potenza espansiva del carisma fondazionale, 
dalla volontà della Canossa e delle Figlie di suscitare nel laicato femminile la 
coscienza delle proprie potenzialità di bene e delle conseguenti responsabilità 
nei confronti del Vangelo da vivere, testimoniare e annunciare, secondo il 
proprio stato di vita, ma con comune passione e zelo. 

 

Unioni e 
Congregazioni 

 

 

                                                 
224 Prot 2386/54 
 



 

Un altro «fine - si esprime un regolamento - per cui fu introdotta 
questa Pia Unione fu... perché fossero accese tante lucerne che, colla 
condotta..., risplender dovessero nel mondo» (Brescia, 1889). E ancora: 
«Ognuna delle aggregate userà la massima cura per divenire l’esempio e 
l’unione della propria famiglia... eserciterà tutte le opere di carità verso i 
membri della propria famiglia.., tutte si occuperanno nella coltivazione della 
gioventù.., nell’assistere con impegno alle dottrine parrocchiali... Le vedove 
specialmente visiteranno le inferme» (Rovereto, 1887). 

Lo stile suggerito è inconfondibile: «Il loro parlare deve essere dolce e 
mansueto... procurando con la loro dolcezza e mansuetudine di guadagnare 
anime a Dio, imitando così Gesù Cristo» (Brescia, 1889). 

L’alimento per questo ardore apostolico vissuto ad « imitazione dei 
Santi Apostoli» è una « pietà... veramente soda» che risvegli nel cuore di chi 
osserva «la memoria dell’amara Passione e Morte del nostro Signore Gesù 
Cristo». La sodezza della vita spirituale è garantita dalla centralità data alla 
vita sacramentale, alla «orazione mentale», alla filiale devozione a Maria SS. 
Addolorata e dagli appuntamenti del Ritiro mensile e degli Esercizi spirituali 
annuali. Della fedeltà con la quale queste ultime iniziative, tutte Canossiane, 
sono prese a cuore dalle Figlie della Carità e dalle stesse associate e aggregate 
danno testimonianza alcune pagine di cronaca della seconda metà 
dell’Ottocento. 

Anzi, continua in quell’epoca l’iniziativa creata da Maddalena di una 
«Pia Unione delle Dame dei SS. Esercizi» che «tende ad allargare in più 
ampia sfera i frutti apostolici ed ha per scopo principale di procurare, tanto 
alle nobildonne che la compongono quanto a tutte quelle altre Signore cui si 
credesse bene di estendere l’invito, un corso annuale di S. Esercizi, che si 
predicano nella Casa dell’Istituto» (Brescia, 1843). 

 

 

Il vincolo delle diverse Unioni e Associazioni con le Figlie della 
Carità è vanamente espresso nei documenti d’archivio. Si parla in uno di 
«Elenco delle aggregate che si conserva presso la Superiora locale delle Figlie 
della Carità» (Venezia, 1841). Si afferma che «Le Figlie della Carità..., 
apersero alle nobili Signore congregate la loro casa, ed offrirono i loro 
servigi... In ogni primo Venerdì del mese vengono radunate le Dame in una 
cappella della Casa» (Verona, s.d). 

Ma emerge in altri regolamenti anche un rapporto più profondo: 
«Cercheranno i membri di fare possibilmente tutte quelle opere di carità che 
dalla Superiora delle Figlie della Carità venissero loro suggerite, o 
appoggiate... Renderanno poi conto alla medesima... concerteranno con essa il 
modo di superare le difficoltà... Una volta al mese si uniranno presso la 
Superiora, la quale darà suggerimenti e mezzi opportuni per far sempre più 
col divino aiuto prosperare l’opera» (Rovereto, 1887). 

 

relazioni tra 
Associazioni e 
istituto 

 



 

Ma emerge in altri regolamenti anche un rapporto più profondo: 
«Cercheranno i membri di fare possibilmente tutte quelle opere di carità che 
dalla Superiora delle Figlie della Carità venissero loro suggerite, o 
appoggiate... Renderanno poi conto alla medesima... concerteranno con essa il 
modo di superare le difficoltà... Una volta al mese si uniranno presso la 
Superiora, la quale darà suggerimenti e mezzi opportuni per far sempre più 
col divino aiuto prosperare l’opera» (Rovereto, 1887). 

Si ritrova anche una partecipazione spirituale ai beni dell’Istituto: «... 
si tengano sicure le Vergini del l’Unione di essere sempre, in vita e in morte, 
protette da Maria SS. ... e di essere a parte di tutto il bene che dall’Istituto 
delle Figlie della Carità. si pratica, conforme alla promessa fatta a loro in voce 
dalla Fondatrice» (Brescia, 1889). 

E’ difficile rilevare con esattezza storica come queste iniziative di 
promozione laicale si siano evolute nell’Istituto lungo il nostro secolo. La 
scarsa documentazione disponibile non ci consente di affermare se esse si 
siano mantenute, con quale spirito, con quanta vitalità. 

 

 

 Si possono tuttavia individuare alcune tappe significative dell’impegno 
canossiano nel mantenere fede a un patrimonio carismatico, tappe che sfociano oggi nel 
meraviglioso rilancio provocato dallo Spirito. 

In Italia, una Canossiana dell’allora Casa primaria di Pavia, M. 
Orsolina Grillo, concepisce nel 1917 l’idea di una unione laicale di vergini 
«simile alle vergini cristiane dei primi tempi della Chiesa... strette nell’ideale 
della purezza e dell’amore». 225 

L’idea viene maturata in lunghi anni di silenzio e di consiglio. Un 
piccolissimo gruppo di giovani donne di elevata cultura si forma intorno a M. 
Grillo per approfondire il progetto ideale della «Virginitas» in convegni e in 
incontri di preghiera. 

Si profila anche il tentativo di una scuola modello di pedagogia e 
didattica catechistica, da dove potrebbero uscire adesioni per l’Unione. 

 

tappe successive  

Tutto rimane sul piano ideale finché, dopo il 1936, la Superiora Generale M. A. Monzoni affida a M. Grillo il 
compito di costituire gruppi di «Collaboratrici canossiane » che affianchino le Figlie nelle opere apostoliche. 

Sorgono di fatto a Bergamo nel 1943 le prime « Collaboratrici 
catechiste della SS. Angeli» dedicate nello stato verginale al bene in generale 
e alle opere di carità». 226 

 

Collaboratrici 
canossiane 

 

                                                 
225 A.C.R. O. GRILLO, dall’Idea della Virginitas alla costituzione dell’Associazione Collaboratrici Canossiane, 
dal 1917 al 1950, ms. 
226 ivi 
 



 

Tre maestre laiche — Zanolini, Galbusera, Ambrosioni - dopo una 
breve cerimonia d’iniziazione prendono subito a cuore la loro nuova 
missione, occupandosi anche di dare sviluppo alla nascente associazione. La 
Superiora Generale delle Figlie della Carità incoraggia l’iniziativa; il Vescovo 
di Como la approva per la sua Diocesi. 

Il piccolo gruppo di donne, «vocate allo stato verginale e 
all’apostolato», sostenuto dalle Sorelle, sente il bisogno di aprire 
l’associazione a «mamme, spose, figliole, ex allieve affezionate all’Istituto». 
Per questo apre nuovi ambiti di impegno apostolico: Collaboratrici della 
carità, delle missioni, della dottrina cristiana, della sofferenza, sordoparlanti e 
cieche. Ne precisa i regolamenti, ne definisce i compiti. 

 

 

Nel 1950 il Governo Generale sottopone l’opera al giudizio del P. L. 
D’Arbonne, consultore della S. Congregazione dei Religiosi e del Concilio. 
Egli rileva che, poiché tali Collaboratrici «entravano nelle viste della Beata», 
sono «da attuarsi secondo i tempi e le necessità, riguardo a certe mansioni che 
le Canossiane non possono compiere». Ma «dev’essere una cosa molto 
elastica che entri nel quadro delle Associazioni laiche ». 227  

Il Consultore consiglia di sottoporre alla S. Sede i punti principali 
dello Statuto che, infatti, riceve l’approvazione il 1 maggio 1950.228 

Lo Statuto, composto da 6 articoli, esprime sinteticamente la natura, la 
finalità, la missione, l’organizzazione delle Collaboratrici canossiane, le loro 
norme di vita e i vantaggi spirituali dell’appartenenza. 

Per sua natura conciso, viene tradotto in norme esplicative, inserite nel 
Manuale della Collaboratrice Canossiana stampato a Brescia nel 1953. Il 
regola mento descrive i vari gruppi, la loro spiritualità, le strutture di governo, 
il ruolo delle responsabili e della delegata canossiana, i criteri di ammissione, 
ecc. 

Dopo il 1953229 gruppi locali di Collaboratrici si moltiplicano e si 
dedicano con zelo alle opere di misericordia e ad aiutare le Canossiane anche 
in servizi ausiliari. Si avverte qua e là, soprattutto in coincidenza col pensiero 
conciliare, l’esigenza di chiarire meglio le relazioni tra le Collaboratrici e 
l’Istituto delle Figlie della Carità. Soprattutto il piccolo gruppo del la sezione 
«Santi Angeli», che si rifà al nucleo iniziale dell’opera, avverte il bisogno di 
una migliore identificazione. 

 

 

 

 

                                                 
227 Verbali del Consiglio Generale, 1950-53, p. 2 
228 cf R.d.V. p. 119 
229 Per quest’ultima parte ci si riferisce agli Atti del Convegno di studio per animatrici:  storia, identità, attualità 
dei gruppi e movimenti laicali canossiani, Costermano, 1982 
 



 

Intanto nella Chiesa sorgono gruppi e movimenti, espressione di una 
nuova sensibilità e di una nuova cultura. Questo fenomeno provoca 
interrogativi e ripensamenti circa i metodi, i criteri, le forme di vita e di 
apostolato delle Collaboratrici. 

 

 

Nel 1978 si costituisce, ad opera della Sig.na Marisa Gini, una piccola 
«famiglia spirituale» denominata «Missionarie secolari di Maddalena di 
Canossa». Nel medesimo anno le prime aderenti emettono i loro voti nelle 
mani della stessa Gini. Esse intendono assumere in sé la secolarità delle 
Maestre di campagna, la consacrazione delle Terziarie e l’apostolicità delle 
une e delle altre. Con lettera dell’ottobre 1983 il Vescovo di Verona, Mons. 
G. Amari, le accoglie nella propria Diocesi. 

L’Istituto delle Figlie della Carità, particolarmente nel Capitolo 
Generale del 1878, prende a cuore il problema del laicato canossiano e affida 
a una Madre delegata dal Consiglio Generale il compito di studiare, animare, 
proporre modalità nuove più rispondenti all’oggi nella fedeltà del carisma. 

Hanno inizio, in Italia e all’estero, tentativi di rinnovamento; sorgono anche 
piccoli gruppi e movimenti laicali intorno al nucleo delle Collaboratrici. Li 
accomuna lo scopo di «collaborare all’apostolato ecclesiale secondo le finalità 
di Maddalena di Canossa», nel settore catechistico, educativo, assistenziale. 
Non manca l’attenzione alle nuove generazioni per formarle a una mentalità 
evangelica, base di ogni apostolato. 

I lavori di ricerca degli Organismi di Istituto, presentati all’esame e 
allo studio dell’XI Capitolo Generale (1984) documentano le varie iniziative 
locali con le quali si è tentato negli ultimi anni di mantenere vivo anche 
l’originario seme delle Terziarie esterne.230 

 

Missionarie 
secolari 

 

 

 

 

 

 

                                                 
230 cf Documenti di studio e di ricerca degli Organismi, in preparazione all’XI Capitolo Generale, 1984. 

 



ESERCIZI SPIRITUALI DAL 1836 Al 1850231 

 

 
Anno 
 

 
Dame 
 

 
Maestre232 

 
Cameriere 
 

 
Serve Donne 
 

 
1836 
1837 
1838 
1839 
 
1840 
1841 
1842 
1843 
1844 
1845 
 
1846 
 
1847  
1848 
1849 
 
1850 
1855 

 
Trento  
Trento 
Trento  
Trento  
 
Trento 
Trento  
Trento233  
Trento 
Trento  
Trento  
Brescia 
Trento 
 
Trento 
Brescia234 
Trento  
Brescia 
Trento  
 

 
 
Trento  
Trento  
Trento 
Brescia235 
Trento  
Trento  
Trento 
Trento  
Trento  
Trento 
 
Trento  
Brescia 
Trento  
 
Trento  
 
Trento  
 

 
Trento  
Trento 
Trento  
Trento  
 
Trento 
Trento  
Trento  
Trento236 
  
Trento 
Trento 
 
Trento 
 
Trento  
Trento  
 
 
Trento 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Milano 
 

 
 

  
 

                                                 
231 Si mette in evidenza quanto è stato possibile rilevare dalle  Cronache. Nel 1850 con il cambio dell’incaricata 
della Cronaca non vengono più registrati i Corsi di Esercizi Spirituali e neppure i Seminari. Nel 1884 si accenna 
a licenziamenti delle Maestre in febbraio a causa del vaiolo. 
232 Con il termine «Maestre» si indicano fino al 1844 le così dette «Maestre di villa». Da questa data si indicano 
le Maestre di Campagna. Milano non appare, perché ha un vuoto di cronata che va dal 1823 al 1852. 
233 La Casa di Brescia viene fondata nel 1838. 
234 A Trento si tenne il ritiro ogni primo venerdì del mese.  
235 Per le cameriere si tenne anche un ritiro di tre giorni.  
236 Gli Esercizi furono interrotti per la I Guerra d’Indipendenza. 
 



d. Coinvolgimento generale dei laici nel l’apostolato e nella carità 
 

E’ forse questo l’aspetto di più vasta diffusione nella storia 
dell’Istituto, ed insieme il meno facilmente rilevabile a livello di 
documentazione archivistica. 

 

 

 

Se già agli inizi Maddalena di Canossa si avvale di moltissime forze 
laicali che coinvolge con acutezza e cordiale audacia nel progetto della nuova 
istituzione religiosa e nell’espansione di comunità e di opere, ancor più nel 
corso degli anni diventa significativa la presenza di laici, che amano l’Istituto 
e contribuiscono, a livelli e in modi differenti, alla sua crescita e vitalità 
aposto1ica nelle  

Quasi ogni fondazione, anche successiva al 1835, fondazioni ha alla 
sua origine, oltre allo zelo delle Figlie della Carità e alle richieste di Vescovi 
o Sacerdoti, generosi benefattori e benefattrici che mettono a disposizione 
ambienti, provvedono talvolta all’arredamento o al dono di suppellettili, 
contribuiscono alla retta di mantenimento di aspiranti e novizie. 

Le stesse opere di carità, soprattutto quelle più onerose, vengono 
spesso sostenute dalla carità di persone o famiglie agiate. Per esempio, a 
Milano il Cav. Vimercati coinvolge in un’ampia rete di carità le persone più 
facoltose e influenti a vantaggio delle sordomute educate dalle Canossiane.237 

 

presenza   
pluriforme dei 
laici 

Ma è soprattutto nel campo direttamente pastorale che le Figlie della Carità si 
avvalgono, lungo gli anni, di cooperatori e cooperatrici laici, che rendono presente ed 
operativo lo zelo apostolico canossiano: educatrici che seguono le figliole uscite dalla 
scuola nel loro primo impatto col mondo del lavoro, spose e mamme catechiste, vedove 
dedite all’assistenza di poveri e mal ati, uomini politici e professionisti che si prendono a 
cuore situazioni e casi e più disperati. 

 

nel campo 
pastorale 

E’ interessante notare che anche l’espansione missionaria dell’Istituto 
(1860) ha nella persona di un laico il segno della presenza provvidente del 
Signore. Nel carteggio delle prime Figlie della Carità missionarie238 tornano 
spesso il nome e la figura di un certo Conte Colleoni di Bergamo. Da «ottimo 
e premurosissimo compagno di viaggio» dal Cairo sino a Hong Kong, egli si 
trasforma via via in benefattore premuroso durante le sue soste in Oriente. E 
diventa anche tramite con l’Italia, fino ad impegnarsi a trasmettere notizie e 
richieste dirette alle comunità e alle famiglie delle Sorelle. 

 

nella espansione 
missionaria 

 

 

                                                 
237 cf Cronaca Milano, qu. LI 
238 cf A.C.R. Carteggio L. Cupis, 1860 
 



 

Al di là della esemplificazione del tutto incompleta, sembra di poter 
rilevare che il coinvolgimento dei laici nell’azione apostolica e caritativa delle 
Figlie della Carità esprime la volontà sempre presente nella storia canossiana 
di coinvolgere le forze laicali. Tale volontà consente, oltre all’incremento 
dell’Istituto, la valorizzazione della chiamata, presente in ogni battezzato, a 
servire il Regno di Dio nelle forme e nei modi più consoni al proprio stato di 
vita. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



 

Schema di sintesi 
 

 

— Le Figlie della Carità, eredi dell’opera di Maddalena 

— I «seminari» per le Maestre di campagna 

     • scopo prioritario 

     • documentazione storica 

     • progressive modifiche 

— Gli Esercizi spirituali alle Dame 

     • scopo prioritario 

     • documentazione storica 

     • progressive modifiche 

— Le Terziarie e le associazioni varie 

     • elemento unificante delle molteplici iniziative laicali 

     • Terziarie interne 

     • dalle Terziarie interne alle «Aggregate», alle «Coadiutrici» e successivo dissolvimento 

     • Terziarie esterne 

     • Unioni e Congregazioni 

     • relazioni tra associazioni laicali e Istituto 

     • evoluzione storica 

     • le «Collaboratrici» canossiane 

     • le «Missionarie secolari di Maddalena di Canossa» 

     • tentativi di ricerca e di rinnovamento 

— Il coinvolgimento dei laici nell’apostolato e nella carità 

     • presenza pluriforme 

     • nelle fondazioni di case 

     • nel campo pastorale 

     • nella espansione missionaria 

 

 



Parte Terza 
PROSPETTIVE APERTE  

NELL’ISTITUTO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Premessa 

     È la parte più propriamente «capitolare» in quanto presenta la 
riflessione del Capitolo Generale circa il valore profetico dell’intuizione di Maddalena di 
Canossa nella promozione del laicato e ripropone in forma più esplicita e diffusa le linee 
direttive e gli orientamenti generali già segnalati nella ormai nota Delibera Capitolare. 

     Tali linee ed orientamenti trovano fondamento nel pensiero stesso della 
Fondatrice e nella tradizione storica canossiana e ricevono sostegno ed incoraggiamento 
dalla dottrina del Vaticano II, convalidata dalle esperienze che lo Spirito Santo suscita nella 
Chiesa post-conciliare. 

Con il conclusivo progetto di animazione per le Figlie della Carità, l’Atto Capitolare stimola l’intero Istituto, ai differenti livelli, a 
passare dalla riflessione all’azione concreta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

Capitolo I 
 

RILETTURA DELLE INTUIZIONI PROFETICHE  

DI MADDALENA DI CANOSSA 

NELL’OGGI DELLA CHIESA 

E DELL’ISTITUTO 
 

 

 

 

 

 

 

 

Quanto Maddalena di Canossa ha offerto ai laici e ha operato per la 
loro promozione, nella sua breve e intensa storia di Fondatrice, suscita nel 
nostro cuore sentimenti di meraviglia, di ammirazione, di entusiasmo. 

Ci troviamo di fronte ad una donna « grande», appassionata di Dio, 
sensibilissima ai bisogni dell’uomo, desiderosa di moltiplicare le forze per 
dilatare il Regno e salvare le anime. Una donna di malferma salute, 
consapevole del proprio nulla, ma coraggiosamente creativa nell’inventare e 
realizzare forme promozionali del laicato cattolico, precorrendo di quasi due 
secoli quanto la Chiesa oggi incoraggia a fare. 

Maddalena riconosce umilmente di essere depositaria di « un gran 
Dono »,239 di un carisma troppo ricco per essere esaurito dall’Istituto delle 
Figlie della Carità. 

Ne scopre presto la potenza diffusiva e irradiante e la possibilità che 

 

                                                 
239 R.d. p. 5 
 



possa essere vissuto in modalità diverse, anche laicali. 

 

a. Promozione del laicato in prospettiva vocazionale 
 

 

La promozione del laicato, anche sotto l’aspetto vocazionale, ci pare 
costitutivo del carisma della Canossa. 

Maddalena guarda ai laici con stima, con fiducia, con rispetto e ne 
apprezza e valorizza le ricche potenzialità apostoliche. 

Ella sa bene — confermata dalla provvidenziale esperienza vissuta a 
Palazzo Canossa — quanto il Signore possa essere conosciuto, amato e 
servito anche nel secolo. 

Ogni laico è per lei un chiamato, un inviato ad annunciare l’amore di 
Dio agli uomini. Egli diviene generoso apostolo di Cristo quando riesce a 
conoscerlo e ad incontrarlo attraverso qualche suo autentico testimone che lo 
illumina sulla sua vocazione battesimale, lo incoraggia a spendere la propria 
vita per Cristo nel dono di sé ai fratelli, in servizio alla Chiesa. 

 

prospettiva 
vocazionale 

 Ci pare di sintetizzare così la fondamentale intuizione profetica di Maddalena: 
anche i laici sono chiamati all’apostolato nella Chiesa. 

Le Figlie della Carità, nel loro zelo, li coinvolgono nelle opere di 
evangelizzazione e di carità; li formano nello Spirito di Cristo Crocifisso e li 
sostengono perché sappiano essere veri apostoli del Regno e fermento di vita 
cristiana nel loro ambiente. 

 

intuizione 
profetica 
fondamentale 

 

 



b. Formazione dei laici 
 

Valorizzare i laici e formarli è l’intento che sta alla base delle diverse 
iniziative di Maddalena: i Seminari, gli Esercizi spirituali, i Piani per le 
Terziarie, le Associazioni, le Pie Unioni. 

La Madre è convinta che nessuno si improvvisa apostolo, perché 
l’apostolato è l’espressione di un cuore innamorato di Cristo, acceso di zelo 
per Dio e per la salvezza dei fratelli. 

 

 

1. Obiettivi 

 

 

L’obiettivo centrale della formazione apostolica è intuito con 
chiarezza da Maddalena: formare il cuore di ogni chiamato, mettendolo a 
contatto con il Cuore di Cristo e della sua dolcissima Madre Addolorata, 
aprirlo allo Spirito perché Egli lo purifichi, lo liberi, lo plasmi e lo faccia 
ardere col fuoco della sua Carità. Cristo è l’unico Maestro e il vero 
Predicatore non solo delle Figlie della Carità, ma di tutti coloro che esse 
preparano all’apostolato. 

 

formazione del 
cuore 

Formato il cuore, sede vitale delle aspirazioni più grandi, dei 
sentimenti e della volontà, la preparazione all’apostolato ha ormai il suo 
fondamento. La conoscenza della dottrina cristiana e il tirocinio pratico ne 
sono il completamento. 

Con il Crocifisso ben radicato nel cuore, ciascuno può annunciare agli 
altri l’Amore grande che ha conosciuto e da cui si sente amato.240 

 

preparazione 
apostolica 

Ognuno secondo la sua vocazione ed il suo stato di vita.  

Maddalena, rispettosa del progetto del Signore su ogni persona, sa che 
nella sua unica vigna si può operare in modi diversi. 

Ogni vocazione ha come meta la santità, e la Ma mostra di apprezzare 
lo stato verginale come quello vedovile; la condizione religiosa come quella 
laicale; la consacrazione a Dio come il matrimonio. 

L’apostolato è impegno comune a tutte le vocazioni e ad esso 
Maddalena sollecita tutti coloro che incontra e tutti travolge nel suo zelo. 

 

rispetto della 
vocazione 
personale 

 

 

 

 

 

                                                 
240 cf R.d. p. 265 
 



 

La sua attenzione particolare è volta a scoprire e a individuare quanti 
possono dare di più, a discernere nelle persone la chiamata del Signore ad una 
forma di vita più impegnata spiritualmente e apostolicamente, anche nella 
modalità secolare. 

La Canossa inoltre intuisce la forza di testimonianza che promana da 
un gruppo mosso dallo Spirito Santo e perciò riunisce, anima e incoraggia 
forme associative di vario genere, con vincoli personali e rapporti diversificati 
con l’Istituto delle Figlie della Carità. 

 

individuazione 
di doni 
particolari 

 

2. Modalità 

 

 

Lo Spirito, che le ha fatto dono della chiamata a formare apostoli per il 
Regno, guida Maddalena a scegliere anche modalità concrete di formazione 
che nascondono intuizioni luminosissime di validità perenne. 

La formazione apostolica, — sembra avvertire la Madre, — è ben altro 
dalla semplice e pur necessaria istruzione, perchè consiste nell’assimilare uno 
spirito, nel fondamentarsi nell’amore del Signore, nell’andare al cuore della 
persona perché si decida per Cristo. 

Occorrono perciò momenti continuati di convivenza, periodi formativi 
più o meno lunghi, ma intensamente vissuti. 

Nella condivisione della vita, infatti, nella confidenza e nell’ascolto, 
nell’accompagnamento personale, nella preghiera vissuta comunitariamente, 
il cuore di ogni persona si apre più facilmente al dono e si lanc ia verso una 
generosità senza confini. 

La formazione dei chiamati all’apostolato non si può attuare in massa, 
perché essa richiede l’incontro interpersonale e l’attenzione alla singolarità 
del soggetto. 

Maddalena riconosce la validità e l’efficacia del piccolo gruppo e lo 
assume come mezzo, in vista di una maggiore incidenza e di un discernimento 
più accurato. 

 

 

c. Criteri di formazione apostolica 
 

 

Nella specifica formazione all’apostolato, Maddalena segue criteri 
che, con ammirata sorpresa, riconosciamo attualissimi: 

- 1. Servizio alla Chiesa locale : la Madre è costantemente attenta alla Chiesa 
locale. 

Collabora con i Parroci e, nella formazione, tiene presenti i contesti 
ecclesiali nei quali i soggetti dovranno operare. Nelle sue iniziative 
apostoliche, poi, Ella procede sempre d’intesa con il Vescovo della Diocesi; 

 

 



 

- 2. Secolarità: l’apostolo laico non deve «invaghirsi del ritiro», ma 
impegnarsi nelle realtà del secolo per esserne il fermento cristiano. 

Maddalena lo educa ad una spiritualità «seco lare » tesa a conciliare la 
vita di pietà e di dedizione agli altri con il pieno assolvimento dei doveri del 
proprio stato; 

 

 

— 3. Responsabilizzazione dei laici: Maddalena cerca di formare laici che 
vivano l’apostolato come responsabilità personale inderogabile e che 
sappiano assumersi anche ruoli direttivi, specie nelle scuole della Dottrina 
Cristiana e nell’opera dell’Ospedale. Significativo è quanto la Canossa scrive 
a proposito delle Dame: le Figlie sono chiamate ad operare « di concerto con 
esse»241 nei rami di carità. 

 

 

- 4. Scelta dei luoghi dove maggiore è il bisogno : i paesi più sprovveduti 
sono il campo apostolico preferito per il quale la Canossa si prende a cuore la 
formazione di evangelizzatori e di operatori laici di carità; 

 

 

— 5. Inculturazione: Nessuna rigidità nella nostra Fondatrice. Al contrario, 
ella si adatta alle diverse categorie di persone, agli svariati contesti culturali e 
alle loro differenti necessità. 

Un autentico bisogno di incarnazione del messaggio cristiano la rende 
duttile, elastica, pronta a modificare progetti e modalità in vista della maggior 
gloria di Dio. 

 

 

Sempre a proposito della formazione, la Madre sottolinea con 
frequenza il dovere di scegliere bene i  formatori, siano essi i Sacerdoti e le 
Sorelle per gli Esercizi alle Dame, o l’educatrice e la sua assistente per le 
Maestre di campagna. 

            La buona riuscita dell’educazione dipende in gran parte dall’incidenza 
dell’educatore. 

Ciò è ancor più vero quando si tratta di formazione spirituale e 
apostolica. 

Maddalena ne è così convinta che suggerisce alle Figlie di rimandare 
piuttosto gli Esercizi spirituali finché non si sia trovato il Sacerdote con i 
requisiti richiesti. 242 

Il discernimento spirituale deve essere operato anche a proposito delle 
Sorelle da impegnarsi come animatrici dei laici. Non tutte sono ugualmente 
inclinate e dotate. 

 

scelta dei 
formatori 

 

                                                 
241 R.d. p. 169 
242 cf Ep 111/4, p. 2667. 2749 
 



 

La Canossa è attenta ad individuare alcune poche su cui far leva nelle 
diverse iniziative. Ad esse chiede la disponibilità a spostarsi da una Casa 
all’altra per assolvere specifici servizi di animazione. 

La Madre insiste perché vengano scelte le Sorelle «più a proposito», 
che uniscano alla competenza necessaria doti di pietà, di prudenza e di 
entusiasmo; Sorelle innamorate del Signore che si dedichino all’opera 
formativa «con tutto il cuore», nella ricerca dell’unico bene delle Figlie della 
Carità: la Gloria di Dio. 

 

 

 

 

 



 
Schema di sintesi 

 

 

 

— Rilettura delle intuizioni profetiche di Maddalena 

— Promozione del laicato 

     • prospettiva vocazionale 

     • coscientizzazione del ruolo dei laici nella Chiesa 

— Formazione dei laici 

     • obiettivi 

-    formazione del cuore 

 

— preparazione apostolica nel rispetto della vocazione personale e dei doni particolari 

     • modalità 

— formazione personalizzata nella vita comunitaria 

— Criteri di formazione apostolica: 

     • servizio della Chiesa locale 

     • secolarità 

     • responsabilizzazione 

     • scelta dei maggiori bisogni 

     • inculturazione 

— Scelta dei formatori 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capitolo lI 

 

LINEE DIRETTIVE 

E ORIENTAMENTI GENERALI 
 

 

 

 

 

 



 

Il ritorno alle fonti del nostro carisma, cioè al cuore della nostra 
Madre, ci ha permesso di apprezzare con ammirazione e gratitudine tutta la 
freschezza e l’attualità delle intuizioni profetiche donate dallo Spirito a 
Maddalena. 

 

 

            Esse ci fanno sentire pienamente in sintonia con la Chiesa post-conciliare, che sta 
vigorosamente rilanciando - anche attraverso le più recenti proposizioni del Codice di 
Diritto Canonico — il laicato cristiano. 

E questo in due direzioni: lo rende corresponsabile della salvezza dei 
fratelli e lo impegna nell’animazione cristiana delle realtà terrestri, in mezzo 
alle quali esso si trova a vivere per vocazione. 

La Chiesa di oggi ha bisogno di laici più impegna ti, che agiscano 
come fermento in mezzo alla massa senza distinguersi da essa, di laici singoli, 
di laici associati nelle modalità più varie, di laici che partecipino alla vita e 
all’apostolato di Istituti religiosi e che ne diventino in certa misura membri, 
senza tuttavia darsi alla Famiglia religiosa totalmente e per sempre. 

I progetti vagheggiati ed in parte attuati da Maddalena, che miravano a 
dar vita ad una nuova fioritura di forze laiche, trovano nell’attuale primavera 
ecclesiale ampi spazi vitali. 

Il Capitolo Generale, che nella preghiera e nel discernimento ha preso 
atto dell’impulso nuovo che lo Spirito vuole imprimere ora all’Istituto 
nell’ambito della promozione dei laici, ne indica qui le linee direttive e gli 
orientamenti generali già preannunciati nella Delibera Capitolare. 

 

rilancio 
ecclesiale del 
laicato cristiano 

 

È necessario anzitutto che noi per rilanciare questa dimensione 
costitutiva e vitale del nostro carisma ci assumiamo come vero punto di 
partenza quello stesso di Maddalena: un appassionato amore a Cristo 
Crocifisso dal quale solo può scaturire un autentico zelo apostolico. 

 

rilancio 
carismatico 

Fiduciose e convinte della potenza diffusiva e della forte vitalità del 
carisma trasmessoci, in obbedienza allo Spirito che ci parla attraverso la 
Chiesa, vogliamo percorrere un duplice cammino: 

- 1. l’animazione e la promozione dei laici in generale; 

- 2. il discernimento e la formazione di vocazioni laiche canossiane. 

Sono due piste complementari tra loro, di cui la seconda presuppone 
ed è in funzione della prima. Le distinguiamo per motivi di chiarezza, ma è 
necessario che le teniamo entrambe presenti nell’attuazione pratica. 

 

 

 

in due direzioni 

 

 



 

a. Promozione del laicato in generale 
 

 

Non è novità originale del Capitolo. Essa è infatti attività contemplata 
dal nostro carisma che ci chiama ad essere ovunque animatrici di apostoli. 

Ne troviamo autorevole conferma nella nuova Regola di Vita che, 
all’art. 69 ci ricorda che «siamo chiamate a dedicarci... all’animazione e 
formazione di catechisti laici» e a promuovere iniziative di formazione «per 
chi collabora con noi nell’attività apostolica». 

Il «nuovo» che il Capitolo chiede all’Istituto di attuare riguarda la mentalità, lo spirito e 
le presenze operative con cui intendiamo dedicarci alla promozione dei laici per 
coinvolgerli nella grazia del carisma canossiano. 

In doverosa fedeltà alla Chiesa siamo chiamate a rinnovarci nel nostro 
modo di considerare i laici: non più «supplenti», ma protagonisti di apostolato 
e a far sì che i nostri rapporti con loro siano basati sulla mutua 
consapevolezza dell’uguale dignità di battezzati e della comune 
partecipazione alla missione salvifica della Chiesa. 

Uno spirito più aperto, più entusiasta, più ecclesiale ci deve animare 
nei loro confronti. 

Modalità più rispondenti all’oggi, ed anche più carismatiche, devono 
essere da noi individuate ed assunte. 

Sono i laici stessi ad attendere oggi da noi la sollecitazione 
incoraggiante e l’aiuto concreto per potersi impegnare in una vita 
autenticamente cristiana in mezzo agli affari del secolo, e per assumere nel 
loro contesto ecclesiale quel ruolo che loro spetta per vocazione. 

Non possiamo deludere tali attese, anzi è necessario che, secondo i 
diversi contesti culturali, individuiamo quegli ambiti particolari nei quali la 
nostra opera di promozione laicale è più necessaria e più richiesta. 

 

 

1. Ambiti di promozione laicale 

Il Capitolo Generale, attingendo alla Regola di Vita,243 indica come 
ambiti più propriamente canossiani i seguenti: 

La Chiesa locale. È il campo più vasto che si schiude davanti al 
nostro zelo. 

Esso infatti comprende la Parrocchia, i gruppi giovanili, i movimenti 
ecclesiali di vita cristiana e di impegno apostolico, gli organismi parrocchiali, 
interparrocchiali e diocesani. 

 

 

 

                                                 
243 cf RdV art. 69.70.71. 



 

            La scuola. Essa presenta numerose possibilità di animazione del 
laicato, finora forse non sufficientemente valorizzate. 

Ci riferiamo alle sue componenti adulte: alunne delle Scuole superiori, 
ex alunne, genitori, insegnanti, personale ausiliario. 

Gli ambienti di lavoro. Sono oggi gli spazi più bisognosi di essere 
cristianamente fermentati. Basti pensare agli operai, agli impiegati, alle 
diverse categorie lavorative e alle loro famiglie. 

Il mondo della sofferenza, quello per il quale Maddalena diceva di 
possedere un genio particolare. In finite le possibilità di animazione che ci 
offrono i ma lati negli ospedali o nelle loro famiglie, gli anziani nelle case di 
riposo o nelle loro abitazioni, i soli e i sofferenti di vario genere. 

Le persone influenti. Racchiudiamo in questa categoria quelle 
persone che hanno influenza nelle organizzazioni ecclesiali o nel mondo 
educativo, culturale o sociale. 

Anche la Fondatrice ha cercato di animare cristianamente tali persone, 
anzi le ha sempre sollecitate a rendere testimonianza a Cristo ne ll’esercizio 
dei compiti secolari e ad essere operatori di carità a favore dei bisognosi. 

Anche gli ambiti sopra elencati non sono nuovi nella tradizione del 
nostro Istituto. 

Ma « nuovi » - ci sembra opportuno ripetere - devono essere in noi lo 
slancio e lo zelo apostolico ed il nostro modo di essere presenti in mezzo ai 
laici. 

Nella scelta delle modalità di animazione dei laici siamo incoraggiate 
da Maddalena stessa ad essere santamente creative. 

Quando l’obiettivo apostolico è chiaramente presente al nostro zelo, 
non dobbiamo aver timore di tentare iniziative ed esperienze più aggiornate, 
tenendole naturalmente in verifica con le Responsabili d’Organismo. 

Prudenza e buon senso sono virtù costantemente richieste dalla 
Canossa alle sue Figlie, ma con il suo ardore intraprendente e con la sua 
instancabile ricerca del meglio, Ella ci insegna anche a non lasciare nulla di 
intentato, purché tutto abbia come meta la maggior Gloria di Dio. 

 

 

2. Modalità di promozione laicale 

Il Capitolo, tenendo presenti le direttive della Chiesa post-conciliare e 
le intuizioni profetiche della Madre Fondatrice, caldeggia, all’interno delle 
modalità tradizionalmente seguite, alcune che ritiene «più carismatiche » e 
più rispondenti ai bisogni dell’uomo di oggi. 

Esse sono: 

La Catechesi ai giovani e agli adulti, in collaborazione alle iniziative 
della Chiesa locale. 

 

 



 

Dell’importanza e della necessità della catechesi, attività che stava 
tanto a cuore e che appassionava Maddalena, siamo tutte assai convinte. 

La storia del nostro Istituto ha sempre visto Madri e Sorelle impegnate 
intensamente nell’attività catechistica. 

Ma forse — così anche il Capitolo Generale ha riconosciuto — ci si è 
rivolte di preferenza alla fanciullezza e alla preadolescenza, trascurando l’età 
giovanile e adulta. 

Oggi la Chiesa ci sollecita ad impegnarci anche con il mondo adulto, 
chiedendoci ovviamente una seria ed aggiornata preparazione. 

La formazione ai ministeri ecclesiali, in particolare la formazione dei 
catechisti. 

Il nostro carisma ci chiama ad essere animatrici e formatrici di 
apostoli, in particolare di quanti sono chiamati al ministero catechistico e 
liturgico. 

La Regola di Vita ce lo precisa nell’art. 69 b)-d). 

La Chiesa stessa fa appello a questa nostra particolare vocazione, 
affinché collaboriamo alla maggior diffusione del Vangelo nel mondo di oggi. 

Non siamo invitate semplicemente ad « istruire » nelle verità della 
fede, ma a «formare» gli annunciatori del Regno secondo le indicazioni 
«dell’Apostolicam Actuositatem».2 

La formazione dei catechisti, come quella ai ministeri ecclesiali, deve 
essere integrale e specifica e fondarsi, come voleva la nostra Madre, sulla 
formazione del cuore. 

Ovviamente, anche per tale compito, si richiedono Sorelle adatte e 
preparate. 

Gli esercizi spirituali e i ritiri per categorie diverse di giovani e adulti. 

 

 

Il Capitolo Generale è convinto che la modalità degli Esercizi spirituali deve essere 
rilanciata da parte 

Ci è chiesto di far memoria dello zelo di Maddalena anche riguardo a 
questo « ramo». 

 

 

rilancio 

La Madre Fondatrice ha creduto profondamente all’efficacia 
apostolica degli Esercizi spirituali e li ha proposti audacemente ad ogni 
categoria di persone: alle dame, alle maestre di campagna, alle donne del 
popolo, alle domestiche, ai membri delle varie « unioni». 
 

nello spirito di 
Maddalena 

 

                                                 
2 cf AA 28-29 
 



 

Ella si è sobbarcata gravi sacrifici personali per offrire al maggior 
numero di soggetti questa ricca esperienza di grazia, di conversione, di 
rinnovamento cristiano. 

 

 

Noi, sue Figlie, non possiamo non imitare il santo  entusiasmo di 
nostra Madre, tanto più che la Regola di Vita ce lo chiede con molta 
chiarezza. Leggiamo infatti all’art. 69 c) della Regola di Vita: 

 

nell’oggi 

« Secondo la genuina tradizione canossiana si promuovano in tempi 
opportuni dell’anno, nelle nostre case o in altre sedi adatte, corsi di Esercizi 
spirituali, ritiri, incontri di preghiera e di formazione cristiana, principalmente 
per giovani, per donne, per gruppi familiari, per chi collabora con noi 
nell’attività apostolica e per chi può avere influenza nelle organizzazioni 
ecclesiali e sul piano sociale». 

La Regola chiede anche di sostenere tali iniziative promosse dalla 
Chiesa locale e di collaborare con essa con la disponibilità di persone 
preparate e di ambienti adeguati. 

Conosciamo per esperienza la fame di Dio che esiste oggi nel mondo. 

Gli Esercizi spirituali sono la risposta forse più adatta a tale bisogno. 

Essi spesso segnano anche l’inizio di una vita nuova per le persone 
che vi partecipano e il frutto di essi si trasforma nei diversi ambienti in 
testimonianza radiosa che induce altri ad aprirsi a Cristo e al suo Vangelo. 

Con zelo e sollecitudine apostolica, il Capitolo chiede all’Istituto di 
prendere nuovamente a cuore questo fecondo « ramo » tipicamente 
canossiano e di rinnovano a beneficio spirituale delle molte categorie di 
persone che incontriamo nelle nostre attività pastorali: catechisti, insegnanti, 
personale dipendente, operai, genitori. 

Una categoria di persone legate a noi da un particolare vincolo di 
affetto è rappresentata dai genitori delle nostre Sorelle. 

Specie i genitori delle Sorelle giovani, coinvolti dalla vocazione delle 
loro figlie, divengono spesso i migliori collaboratori e sostenitori delle nostre 
opere di apostolato. 

Più degli altri hanno diritto di partecipare a giornate di spiritualità, a 
momenti formativi e di preghiera, a brevi corsi di Esercizi per crescere 
anch’essi nella vita cristiana. 

Così faceva Maddalena con le sue sorelle e con le sue nipoti e con lo 
stesso fervoroso slancio ci proponiamo di fare anche noi. 

 

 

 

 

destinatari 

 



 

Le esperienze di convivenza. Esse stanno sullo stesso piano degli 
Esercizi spirituali e sono proposti come la traduzione moderna dell’intuizione 
profetica che ha condotto Maddalena a creare i «seminari» per le Maestre di 
compagna. 

Il Capitolo Generale, avendone intuito la fecondità spirituale e 
apostolica, le caldeggia vivamente. 

Le «convivenze» sono esperienze di vita in comune a scopo formativo, 
che possono proporsi obiettivi specifici e diversi da raggiungere. 

Possono essere organizzati come itinerari di preghiera a taglio 
vocazionale; come «seminari» o corsi di approfondimento di particolari temi 
spirituali; come luoghi di incontro e di conoscenza della Parola di Dio; come 
periodi intensivi di formazione ad uno specifico apostolato. 

 

 

 
«seminari» 

Il pregio ed il valore di tali convivenze consistono nell’offrire, in un 
ambiente sereno e tranquillo, la possibilità di pregare, meditare e riflettere più 
a lungo, di avere spazi più distesi per il dialogo ed il confronto con le Sorelle 
animatrici, di permettere alle partecipanti di sperimentare la gioia 
dell’incontro con Dio e della vita fraterna. 

 

efficacia 
apostolica 

Spesso tali «convivenze» sono il luogo più adatto al discernimento 
vocazionale e possono essere il vivaio di vocazioni apostoliche religiose o 
laicali. 

Queste esperienze possono essere proposte alle nostre ex alunne, alle 
catechiste, a gruppi di laici impegnati, ecc. 

Sostenendo e incoraggiando tale modalità, il Capitolo non può non far 
presente l’importanza determinante della scelta delle persone animatrici, sia 
delle Sorelle che del Sacerdote o di altri incaricati di assolvere compiti 
particolari, all’interno dell’iniziativa. 

La preparazione e formazione di insegnanti laici e del personale 
ausiliario delle nostre Scuole. Sulla traccia di Maddalena, dobbiamo avere a 
cuore la formazione cristiana e apostolica di quanti collaborano con noi nella 
Scuola. 

 

destinatari 

E’ nostro dovere infatti coinvolgere responsabilmente nel progetto 
educativo tutto il personale che vi opera e creare modalità particolari per 
crescere insieme, come vera comunità educante, in spirito di servizio 
evangelico. 

 

pastorale 
scolastica 

 

 



 

 

Un’efficace pastorale scolastica richiede la presenza di Sorelle zelanti 
e preparate, anche poche, ma capaci di suscitare nei collaboratori laici 
l’impegno dell’evangelizzazione e della testimonianza cristiana; Sorelle che si 
facciano promotrici di iniziative spirituali e apostoliche a vantaggio degli 
stessi operatori dell’educazione, oltre che dei genitori e delle alunne, specie 
delle classi superiori. 

Il coinvolgimento dei laici nelle attività caritativo-assistenziali e 
l’incoraggiamento a forme di volontariato. 

 

 

L’attività caritativa è forse il mezzo più facile e più immediato per 
coinvolgere e promuovere i laici nell’apostolato. 

Come già Maddalena, anche noi dobbiamo stimolare le persone che 
variamente incontriamo a sentirsi responsabili delle necessità dei fratelli, 
affidando a loro personalmente casi che superano le nostre possibilità. 

Al tempo stesso occorre animarle di spirito evangelico perché 
imparino a servire Cristo stesso nei bisogni del prossimo. 

 

attività 
caritativa 

Oggi, specie tra i giovani, si sta diffondendo la prassi del volontariato. 

Esso, quando è bene organizzato, magari in collaborazione con 
qualche associazione caritativa nazionale o internazionale, può divenire con 
l’aiuto di Sorelle capaci, un’ottima possibilità di preparazione all’apostolato e 
di più generoso impegno di vita cristiana. 

Le Figlie della Carità, nei gruppi e movimenti ecclesiali 
riconosciuti dalla Chiesa locale. 

 

volontariato 

 E’ secondo lo stile di Maddalena prendere parte a gruppi e movimenti, con 
ruoli non direttivi, ma di animazione. 

La Regola di Vita considera tale partecipazione una « attività pastorale 
che può contribuire alla maturazione della vita cristiana dei laici», secondo 
quanto afferma all’art. 69 g). 

Le Sorelle autorizzate a parteciparvi sono chiamate a portare in essi la 
testimonianza della loro vocazione religiosa canossiana e ad essere presenti 
come luminoso richiamo dell’assoluto di Dio. 

 

modalità di 
presenza 

 

 

 



 

b. Discernimento e formazione di vocazioni laiche canossiane 
 

 

Anche la seconda pista che il Capitolo Generale ci invita a percorrere 
è la riproposta in termini nuovi e la riassunzione responsabile di un articolo 
della Regola di Vita. 

Essa, infatti, così ci sollecita: «Per dilatare con ogni mezzo il Regno di 
Cristo e per estendere il nostro raggio di azione apostolica, è per noi impegno 
di fedeltà carismatica coinvolgere persone e gruppi che trovano nella nostra 
spiritualità lo slancio per vivere integralmente la loro vocazione cristiana ».3 

 

 

Tale «impegno di fedeltà carismatica» ci provoca quindi a ripercorrere 
coraggiosamente il cammino tracciato dalla Madre Fondatrice. 

Si tratta anzitutto — giova ripeterlo — di lasciarci bruciare come lei 
da un appassionato amore per Gesù Crocifisso, di irradiare con un 
instancabile zelo l’ardore della carità, di suscitare, quasi per contagio, 
generose vocazioni apostoliche laicali, animandole tutte con lo spirito del 
«più grande Amore». 

 

sulle orme di 
Maddalena 

 

La fedeltà al carisma è ancora una volta fedeltà alla Chiesa. 

Il Magistero post-conciliare, infatti, non solo chiede la nostra 
collaborazione nella promozione del laicato, ma approva che ci impegniamo 
nella formazione dei laici, orientando quelli che lo desiderano a condurre una 
vita conforme all’indole propria dell’Istituto e delle sue specifiche finalità4 e a 
condividere con essi la medesima spiritualità apostolica. 

 

in fedeltà alla 
Chiesa 

Con il nuovo Codice di Diritto Canonico, la Chiesa oggi offre agli 
Istituti religiosi possibilità di aggregazione un tempo impensate, o riservate 
unicamente a pochi Ordini. 

Basta esaminare il contenuto del can. 303 per renderci conto del 
«nuovo» che si sta schiudendo dinanzi a noi: 

« Le associazioni i cui membri conducono una vita apostolica e 
tendono alla perfezione cristiana partecipando nel mondo al carisma di un 
Istituto religioso sotto l’alta direzione dell’Istituto stesso, assumono il nome 
di terzi ordini oppure un altro nome adatto». 

Lo Spirito, dunque, che con il suo soffio vitale sempre precede ogni 
nuova creazione, sta spianando davanti a noi la strada «nuova» del ritorno alle 
origini. 

 

aperta al nuovo 

 

                                                 
3 RdV art 73 
4 cf can 611,1 



 

Egli ci sollecita ad estrarre dal tesoro del nostro carisma e della sua 
sana tradizione di Istituto «cose nuove e cose antiche»5 e a rivalorizzare 
nell’oggi quelle intuizioni profetiche che hanno permesso a Maddalena e alle 
prime generazioni di Figlie della Carità di moltiplicare gli apostoli per il 
Regno di Dio. 

La ricchezza del nostro carisma è così ampia che non può essere 
esaurita nè solo dall’Istituto delle Figlie della Carità, nè da una sola 
espressione di vocazione laicale che fiorisca attorno ad esso. 

 

 

La presa di coscienza di tale inesauribilità ha indotto il Capitolo 
Generale a proporre e ad incoraggiare un ampio «Movimento laicale 
canossiano», che, attingendo vita alla medesima sorgente, si può articolare 
sostanzialmente in due forme diverse: 

— persone che simpatizzano per l’Istituto; 

— persone legate all’Istituto con vincoli vari, anche mediante voti. 

 

«Movimento 
laicale 
canossiano» 

 

La prima categoria comprende quella folta schiera di persone che, con 
intensità diversa, viene attirata dalla forza irradiante della Carità apostolica 
del l’Istituto. 

Il vincolo che unisce tali persone all’Istituto è un vincolo di amicizia, 
motivata dalla sintonia più o meno espressa con la spiritualità canossiana. 

            Essa può comprendere: 
            — amici, benefattori, persone senza impegni specifici di vita e di azione che, 
all’occasione, spontanea mente o dietro nostra richiesta, aiutano in qualche modo 
l’Istituto e le sue iniziative di bene; 

           — persone influenti nel campo ecclesiale e sociale da noi spiritualmente sostenute 
e animate ad appoggiare opere apostoliche, specie quelle catechistiche, educative, 
promozionali; 

— le famiglie, i genitori in particolare delle nostre Sorelle e delle alunne delle 
nostre scuole e delle varie opere, gli insegnanti, i catechisti, il personale 
ausiliario;  

— i laici, giovani e adulti, impegnati in gruppi caritativi e missionari.  

 

persone 
simpatizzanti 
per l’Istituto 

 

            La seconda categoria può comprendere:  

            — laici singoli 

— laici associati nelle modalità più varie 

 

persone legate 
all’Istituto 

 

 

 

                                                 
5 Mt 13,52 

 



— persone o raggruppamenti che, per interiore mozione dello Spirito, 
chiedono all’Istituto delle Figlie della Carità di partecipare al carisma 
canossiano, secondo il loro particolare stato di vita per vivere nel mondo una 
o più dimensioni di apostolato. 

Queste persone possono anche, se lo desiderano, impegnarsi di fronte 
a Dio con uno o più voti privati, da emettere nelle mani della Superiora 
Maggiore dell’Organismo. 

A proposito di questa seconda categoria, il Capitolo ritiene di non 
dover definire nei dettagli la specificità delle singole e varie forme possibili. 

Esso è convinto che la precisazione di strutture e regolamenti è 
compito da prendersi in considerazione in un secondo tempo, da parte del 
Governo dell’Istituto, quando cioè il «Movimento laicale canossiano» 
diventerà una realtà viva, ricca di vocazioni. 

 

 

L’impegno primo che il Capitolo Generale chiede all’Istituto è la 
preghiera fiduciosa e filiale che, quotidianamente e comunitariamente, 
faremo salire al Padre per intercessione di Maria SS.ma nostra Madre e nostra 
Speranza. 

Solo per dono dello Spirito, infatti, potremo far rivivere il carisma di 
Maddalena in quei laici che Dio chiama a partecipare nel mondo alla sua 
intuizione profetica. 

Con la fiduciosa certezza di chi sa che «a chi crede tutto è possibile»1, 
il Capitolo incoraggia tutti gli Organismi ad essere creativi nello Spirito e a 
sperimentare con audacia evangelica qualche nuova forma di impegno laicale 
canossiano, in un costante dialogo di ricerca e di verifica con il Consiglio 
Generale. 

            La straordinaria capacità inventiva di Maddalena ci è di stimolo e di 
incoraggiamento. 
 

impegni di 
Istituto  

nella preghiera 

Non sembra impossibile, ad esempio, far rivivere oggi la modalità 
delle Terziarie esterne delle Figlie della Carità: possono essere giovani, 
vedove, donne sposate che, coltivando la devozione alla Madonna 
Addolorata, maturano il desiderio di una vita cristiana più autentica e che, nel 
rispetto dei doveri del loro stato, si impegnano in qualche forma di 
collaborazione all’apostolato dell’Istituto. 

 

nello spirito di 
Maddalena 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1 Mc. 9,23 

 



Attuabile è anche la modalità delle Terziarie associate, tanto più che lo 
stesso Codice di Diritto Canonico contempla la possibilità di un terzo ordine 
anche per Istituti come il nostro. 

La documentazione di cui disponiamo attesta che non mancano 
persone che sarebbero disposte a vivere il carisma e la spiritualità canossiana, 
sostenendosi fraternamente in gruppo, abitando in una stessa casa o 
rimanendo nelle loro famiglie; persone desiderose di zelare la Gloria di Dio 
con un particolare servizio apostolico e che si legano all’Istituto mediante uno 
o più voti (voto di apostolato, di castità, di carità, ecc.). 

Così non sembra difficile associare in qualche «unione» — come 
faceva Maddalena — le persone  sofferenti, che offrano ogni loro pena allo 
scopo di consolare Maria ai piedi della Croce e di impedire i peccati. Esse 
potrebbero costituirsi come «Oblate di Maddalena» e sostenere l’Istituto e il 
suo apostolato con la propria preghiera e il loro prezioso sacrificio 
d’immolazione. 

Ciò che importa - preme ripeterlo ancora una volta — è di essere 
coraggiose e zelanti nella carità, così entusiaste della ricchezza del nostro 
carisma da suscitare anche in altri il desiderio di parteciparvi. 

 

forme di 
collaborazione 
laicale 

 

 

 

 

 

c. Impegni degli Organismi d’Istituto 
 

 

Nell’intraprendere ogni tentativo di sperimentazione, il Capitolo 
Generale ritiene opportuno che gli Organismi tengano presenti alcune 
direttive generali, valide per i diversi contesti culturali e tali da garantire 
l’unità del cammino pur nella varietà delle attuazioni concrete. 

 

 

Criteri di discernimento vocazionale 

 

 

Siamo invitate a coltivare costantemente nel nostro impegno di 
promozione del laicato la dimensione vocazionale. 

Ad ogni persona è donata dallo Spirito una particolare vocazione per 
una specifica missione da svolgere nella Chiesa. 

E’ nostro compito, perciò, aiutare i laici che animiamo, nelle diverse 
modalità sopra indicate, a scoprire la propria personale chiamata. 

Così è nostro dovere rimanere in docile ascolto dello Spirito per 
individuare chi Egli chiama a dare una risposta tipicamente laicale al carisma 
che si è manifestato in Maddalena. 

Nel chiederci di avere cura delle diverse vocazioni che lo Spirito 

 



suscita tra i laici, il Capitolo offre anche alcuni criteri che ci permettano di 
discernere il germogliare di vocazioni canossiane laicali. 

 
 I «segni» più indicativi di una chiamata laicale a servire la Chiesa nello spirito 
del nostro Istituto sono: 

— grande amore per Dio e grande passione per le anime, uniti ad una 
chiara attrattiva per Gesù Crocifisso e per la Madonna Addolorata; 

— amore alla Chiesa, spirito di preghiera; 

— generosità, spirito di sacrificio, semplicità; 

— volontà di dedicarsi ad una forma di apostolato in stile di umile 
servizio; 

— esplicito proposito di impegnarsi per Dio, ma nella secolarità. 

Per attuare un serio discernimento vocazionale, occorre che le Sorelle 
animatrici stabiliscano con le probabili vocate un cordiale rapporto 
interpersonale, le possano conoscere, sia nello svolgimento delle attività 
apostoliche, sia in momenti particolari di convivenza, come nella quotidianità 
della loro vita. 

 

individuazione 
dei segni 
vocazionali 

 

 



 

 

Non dobbiamo aver paura di proporre, anzi, come si esprime la Regola 
di Vita, «incoraggiamo forme di consacrazione all’apostolato nel mondo, 
secondo le direttive ecclesiali».1 

 

Linee formative 

 

 

            La scoperta di vocazioni laicali canossiane fa appello alla nostra responsabilità di 
formatrici. 

Non basta infatti accogliere con entusiasmo le persone vocate. E’ 
necessario accompagnarle, con la formazione, il sostegno e 
l’incoraggiamento. 

 

 

La Regola di Vita, nel ricordarcene il dovere, precisa anche gli 
obiettivi ultimi dell’itinerario formativo. 

«Queste persone — dice il già citato art. 73 — sono da noi formate e 
sostenute, perché diventino nel loro ambiente di vita e di lavoro testimoni di 
carità e collaborino con le Figlie della Carità». 

Anche riguardo alla formazione delle persone vocate all’apostolato nel 
mondo, i nostri termini di riferimento sono sempre il Magistero ecclesiale e la 
genialità educativa di Maddalena, vera Madre e Maestra di tante cristiane 
apostole. 

Altrove abbiamo già osservato la sorprendente coincidenza tra il 
pensiero del Concilio e quello della Fondatrice. 

Ispirandoci a Maddalena ci sentiamo perciò in profonda sintonia con 
la Chiesa, in obbedienza alla quale vogliamo assicurare alle persone vocate 
una formazione integrale umana, cristiana, apostolica. 

Il nostro progetto formativo a loro riguardo non può prescindere, 
inoltre, da quanto il Concilio Vaticano II ha decretato nell’ Actuositatem» ai 
numeri 28, 29, 30, 31, 32. 

Il Capitolo Generale rimanda le Sorelle che verranno incaricate dalle 
rispettive Superiore Maggiori alle suddette direttive conciliari. 

Aggiunge alcuni suggerimenti particolari perché la formazione, di cui 
ci assumiamo la responsabilità nei confronti ditali persone laiche, abbia una 
chiara connotazione «canossiana». 

Dall’esperienza pedagogica di Maddalena giunge a noi l’indicazione 
prima e fondamentale da suggerire, senza la quale «costruiamo la casa sulla 
sabbia». 2 

 

obiettivi  

                                                 
1 RdV, art. 73 
2 8 cf Mt 7,26 
 



 

La Madre ci affida come «testamento» educativo la formazione del 
cuore. 

Ci insegna ad incentrare la formazione delle future apostole 
sull’incontro personale con Gesù  Salvatore e Redentore dell’uomo, così da 
portarle ad accendersi di tale amore per Lui da volerlo espandere e diffondere 
nel dono di sé senza misura. 

La Canossa, imbevuta dello Spirito di Gesù Crocifisso, guida le 
persone vocate ad ardere di carità e di zelo, ma anche ad operare in umiltà e 
semplicità e solo a gloria di Dio. 

È lo stile che caratterizza la spiritualità canossiana, e noi, vivendolo 
autenticamente per prime, siamo invitate a trasmetterlo anche a quante 
vogliono impegnarsi ad operare nel secolo come apostole laiche canossiane. 

 

 

È ancora nostro compito educare tali persone a tendere al giusto 
equilibrio non solo tra doveri del proprio stato e attività apostoliche, ma anche 
tra preghiera e azione, affinché giungano gradualmente, come suggeriva Don 
Libera a Maddalena, a «vivere nel mezzo del secolo col cuore da scalza». 1 

Il Capitolo Generale affida tali suggerimenti alle Responsabili degli 
Orgarnismi, perché con le Sorelle che verranno chiamate ad impegnarsi in 
questa attività, possano formulare un completo progetto educativo, che 
preveda tempi, luoghi e modalità secondo le esigenze delle diverse vocazioni 
laicali e dei singoli contesti canossiani. 

 

stile 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1 Ep 111/5, p. 4165 

 



Schema di sintesi 

 

— Rilancio carismatico dei laici in due direzioni: 

• animazione e promozione 

• discernimento e formazione 

— Promozione del laicato in generale: 

    rinnovamento di mentalità 

    spirito nuovo 

 

    chiesa locale 

ambiti       scuola 

di promozione    ambienti di lavoro 

laicale       mondo della sofferenza  

    persone influenti 

 

    catechesi a giovani e adulti 

    formazione ai ministeri ecclesiali 

modalità      Esercizi spirituali e ritiri  

di promozione    « Seminari » 

laicale       formazione di insegnanti laici  

    coinvolgimento dei laici: volontariato 

    le Figlie della Carità e i movimenti ecclesiali 

 

— Discernimento e formazione di vocazioni laiche canossiane: 

— sulle orme di Maddalena in fedeltà alla Chiesa aperta al nuovo 

— simpatizzanti per l’Istituto 

— legati all’Istituto: laici singoli  

laici associati 

 

— Impegni degli Organismi d’Istituto: 

— criteri di discernimento vocazionale  

— individuazione dei « segni» vocazionali 

— linee formative 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capitolo III 

 

PROGETTO DI ANIMAZIONE  

PER LE FIGLIE DELLA CARITÀ 
 

 

 

 

 



 

La forte esperienza di fede e di conversione vissuta dal Capitolo 
Generale, sotto la mozione dello Spinto fervorosamente invocato da tutto 
l’Istituto, non può rimanere chiusa nel tempo e nello spazio limitato dalla 
celebrazione capitolare, ma deve calare le intuizioni profetiche del carisma 
della Fondatrice in programmi pianificati e in progetti promozionali. 

Come ogni altro dono, tale esperienza chiede di essere trasmessa e 
condivisa con tutta la Famiglia Canossiana, alla quale il Capitolo si rivolge 
con cuore aperto e fiducioso. 

Senza una viva fede nell’azione dello Spirito che fa nuove tutte le 
cose1 e senza la disponibilità ad accogliere la luce perché essa ci illumini e 
rischiari il cammino che siamo chiamate a percorrere, a nulla valgono i piani 
e i progetti di animazione, neppure i più perfetti e completi. 

Il Capitolo, perciò, nello spirito della sussidiarietà,2 invita ogni Sorella 
a sentirsi personalmente responsabile del «rilancio» del carisma di cui si è 
fatto cenno nella Delibera Capitolare. 

Ci è chiesto anzitutto di metterci in ascolto della parola della Chiesa e 
del cuore di Maddalena, nostra Madre, affinché possiamo aprirci a una 
mentalità più ecclesiale e valorizzare in tutta la sua vitalità la ricchezza 
carismatica dell’Istituto, da partecipare anche ai laici. 

Per raggiungere tale obiettivo, il Capitolo si orienta verso un progetto 
di animazione generale che, decentrando la responsabilità, si deve incarnare 
variamente secondo le culture e le esigenze diverse dei singoli Organismi. 

 

esperienza di 
fede e 
conversione 

 

a. Compiti del Governo generale 
 

 

Spetta al Consiglio Generale comunicare gli orientamenti e le linee 
direttive individuate dal Capitolo. 

 

 

Ad esso inoltre il compito di incoraggiare la trasmissione di tali 
orientamenti e linee direttive nei singoli Organismi e di caldeggiare quelle 
sperimentazioni che — nel ricupero della più genuina tradizione dell’Istituto 
— ne dilatano gli spazi vitali in forme nuove. 

 

orientare 

Il Governo Generale si farà carico anche di programmare e attuare 
alcune iniziative di animazione e formazione a livello di Istituto per sostenere 
ed assi curare ovunque un vero «rilancio» del carisma. 

 

programmare 

 

                                                 
1 cf Ap 21,5 
2 cf RdV art. 114 
 



 

Esso provvederà, per mezzo di canali adatti, ad esempio la stampa, 
allo scambio di informazione su quanto si tenterà di fare nei diversi contesti 
canossiani, perché l’esempio di un Organismo possa diventare stimolo e 
suggerimento per la creatività di un altro. 

 

informare 

Al Consiglio Generale spetta soprattutto il delicato compito della 
verifica, mediante il costante e sereno dialogo con le Responsabili degli 
Organismi. 

 

verificare 

b. Compiti degli Organismi 
 

 

La traduzione concreta delle direttive e delle linee generali del 
Capitolo, come si è già anticipato, è il gravoso compito che viene affidato a 
tutti gli Organismi. 

Il Capitolo Generale si limita a suggerire alcune piste che possono 
essere assunte variamente da luogo a luogo. 

 

 

E’necessario che in ogni Provincia, Vice Provincia, Delegazione 
venga costituito un piccolo gruppo di Sorelle che, in collaborazione con la 
Madre Responsabile e con il suo Consiglio, si proponga obiettivi chiari, 
esamini la situazione di fatto, studi le reali possibilità di azione. 

 

tempi e 
modalità di 
animazione 

A tale livello si dovranno inoltre stabilire, tempi e modalità di 
animazione di persone e Comunità, provvedere all’attuazione del progetto e 
verificare periodicamente le iniziative intraprese. 

A queste Sorelle, scelte con un illuminato discernimento da parte della 
Responsabile di Organismo, verrà offerta la possibilità di prepararsi in modo 
adeguato al proprio impegno di animazione. 

 

di attuazione 

Per assicurare alle singole Comunità una crescita unitaria verso gli 
obiettivi stabiliti, è bene iniziare l’animazione dalle Superiore locali, 
organizzando per loro validi «Seminari » di studio della dottrina conciliare o 
del pensiero e dell’opera di Maddalena sul laicato. 

Le Superiore stesse potranno essere convocate per qualche giornata di 
riflessione, di preghiera e di verifica. 

 

 
 
Superiore locali 

Analoghe modalità sono consigliate per gruppi di Sorelle, riunite 
secondo l’attività apostolica o per fasce di età. Quanto più il gruppo ha 
affinità di interessi e di formazione, tanto più è incisiva l’animazione. 

 

Sorelle 

 



 

c. Compiti delle Comunità locali 
 

 

Se è indispensabile sensibilizzare le Sorelle più direttamente 
impegnate nell’apostolato di promozione laicale e particolarmente nella 
formazione delle vocazioni laiche canossiane, è altrettanto importante 
riservare particolare cura anche alle singole Comunità locali. 

 

mentalizzazione 
ecclesiale 
aggiornata   

Tutte le Sorelle, infatti, dalla più giovane alla più matura di esperienza 
e di anni, sono chiamate ad aprirsi ad una mentalità ecclesiale più conforme 
agli orientamenti conciliari. Solo così cresceranno in ciascuna il rispetto e la 
stima verso i laici, chiamati per vocazione battesimale e specifica a 
collaborare alla medesima missione della Chiesa nella modalità della 
secolarità. 

Con ritmi e modi rispettosi dei singoli contesti comunitari, è 
necessario che tutte veniamo a conoscenza della considerazione in cui la 
Chiesa tiene oggi il laicato e delle aperture che il nuovo Codice di Diritto 
Canonico offre in proposito. 

Tale previa informazione ci aiuterà ad apprezzare maggiormente il 
pensiero e le iniziative di Maddalena e ci renderà, almeno intenzionalmente 
anche se non tutte fattivamente, promotrici di laici. 

 

 

 

nuova 
coscienza del 
laicato 

 

Spetta alle Responsabili precisare all’interno del proprio Organismo 
come condurre tale sensibilizzazione: suggerire per la lezione personale 
letture riguardanti l’argomento; incoraggiare, dove è possibile, qualche 
incontro comunitario in più; mettere a disposizione una o più Sorelle 
preparate che di cuore offrano il loro servizio. 

A tutte noi resta il dovere della preghiera, perché anche il nostro 
«minimo Istituto» possa collaborare nella Chiesa alla crescita del Popolo di 
Dio. I laici da noi aiutati e per i quali ci impegniamo a pregare, siano davanti 
al mondo testimoni della Risurrezione e della vita del Signore Gesù e segni 
del Dio vivo.3 

 

modalità 

 

                                                 
3 cf LG 3 
 



 

Schema di sintesi 

 

 

— Compiti del Governo Generale 

     • orientare 

     • programmare 

     • informare 

     • verificare 

 

-   Compiti degli Organismi 

    . animazione delle Superiore locali e delle Sorelle 

    • attuazione delle linee direttive del Capitolo 

 

— Compiti delle Comunità locali 

     • mentalizzazione ecclesiale aggiornata 

     • nuova coscienza del laicato 

     • modalità 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Conclusione 
 

 

 

 

 

 

 

 

Il Capitolo Generale affida ora all’Istituto il progetto di crescita verso gli spazi 
sconfinati dell’Amore più grande che lo Spirito gli ha indicato. 

«Con umili ringraziamenti» sentiamo il bisogno di rivolgerci al Signore per il «gran 
dono» della vocazione a questo santo Istituto di Carità.1 

Sapendo di portare un tesoro assai prezioso in vasi di creta, rimanendo «concentrate 
nel nostro nul la, non solo come membri, ma ancora come corpo», chiediamo a Dio con cuore 
trepidante e riconoscente che voglia continuare ad usare con noi « la sua dolcissima 
misericordia ». 2 

Maria vegli da Madre sul nostro proposito di conversione e ci renda come Lei ferventi 
irradiatrici di Carità, sulla scia di Maddalena, materna ispiratrice di un sempre nuovo slancio 
apostolico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1 R.d. p. 5 
2 R.d. p. 199 
 



 

Bibliografia 

 

- La Bibbia di Gerusalemme, Borla, Bologna, 1971 

 

Magistero universale: 

- Documenti del Concilio Vaticano II, ed. Dehoniane, 1966 

- Magistero di Paolo VI 

- Magistero di Giovanni Paolo II 

- Pontificio Consiglio per i Laici «La formazione dei laici» LDC, 1979 

- Sacra Congregazione per l’Educazione Cattolica «Il laico cattolico testimone della fede nella    
scuola» ed. Paoline, 1982 

- Codice di Diritto Canonico, ed. UECI, Roma, 1983 

 

Magistero episcopale: 

 

- CEI, Magistero e teologia nella Chiesa, 1968 

- CEI, I cristiani e la vita pubblica, 1968  

- CEI, La presenza dei la ici nella vita della Chiesa, 1968 

- CEI, Evangelizzazione e Ministeri, 1977 

- CEI, Comunione e Comunità «Piano pastorale per gli anni 80», 1981 

- CEI, La formazione dei catechisti, 1981 

- CEI, Criteri di ecclesialità dei gruppi, movimenti, associazioni, 1981 

- M. Cé, Ministeri istituiti e ministeri straordinari dell’Eucaristia, 1975 

 

Opere varie: 

 

- V. Buffon, La costituzione «De Ecclesia» del Concilio Vaticano II, Roma, 1965 

- G. Cardaropoli, «Introduzione al cristianesimo» in Elementi di teologia fondamentale alla   
luce del Vaticano II, ed. Paoline, Roma, 1970 

- L.X. Dufour, Dizionario di Teologia biblica, Marietti, Torino 1971 

- Y. Congar, La Chiesa è apostolica, in « Mysterium salutis, IV/1 Queriniana, Brescia, 1972 

- H. Fries, Mutamenti dell’immagine di Chiesa ed evoluzione storico-dogmatica, in 
«Mysterium Salutis», IV/1 

- M. Keller, Teologia del laicato, in «Mysterium Salutis», IV/2 

- O. Semmelroth, Il nuovo Popolo di Dio come sacramento della salvezza, in «Mysterium 
Salutis», TV/1 



- AA.VV., Nuovo dizionario di spiritualità, ed. Paoline, Roma, 1979  

- AA.VV., La Chiesa sacramento di comunione, Teresianum, Roma, 1979 

- AA.VV., Dizionario di spiritualità dei laici, OR, Milano, 1981 

- M. Germinario, I nuovi termini della vita religiosa, Rogate, Roma, 1983 

 

Documenti d’Istituto: 

- Maddalena di Canossa, Regola diffusa, Milano 1978 

- Regola di Vita delle Figlie della Carità «Canossiane», Roma 1982 

- Maddalena di Canossa, Epistolario, a cura di E. Dossi, Roma 1977-1983 

- Maddalena di Canossa, Regole e Scritti spirituali, Roma 1984 

- Documentazione inedita dell’Archivio Canossiano, Roma 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Lessico 
 

N.B.: Le voci sono state scelte in modo da favorire la comprensione e l’approfondimento del testo dell’Atto 
Capitolare. 

          Per ogni voce si indica un testo ecclesiale o uno studio teologicamente sicuro, quale eventuale riferimento. 

 

 

Particolare tipo di unione, giuridicamente riconosciuta, tra due istituti 
di vita consacrata. E riservata all’autorità competente dell’istituto aggregante, 
salva sempre l’autonomia canonica dell’istituto aggregato. 

 

Aggregazione 
(CDC c. 580) 

Azione e impegno cristiano-ecclesiale nel realizzare la vocazione e la 
missione propria dei discepoli di Cristo nel dominio del mondo, in spirito di 
servizio e di amore ai fratelli, in vista della cristianizzazione di tutti gli 
uomini. 

 

Animazione del 
mondo  
(D.S.L. 23) 

Servizio specifico, nell’ambito dell’unica missione ecclesiale, 
esercitato dai laici in quanto tali, cioè con un ruolo di cristiani nel mezzo della 
vita e attraverso la vita (familiare, professionale, sociale), che rappresenta la 
loro partecipazione primaria, in forma individuale o associativa, alla 
costruzione della Chiesa e del mondo. 

 

Apostolato dei 
laici (AA nn.l-2 
D.S.L. p. 36) 

Realtà ecclesiale, distinta dagli istituti di vita consacrata e dalle società 
di vita apostolica, in cui i fedeli tendono, mediante l’azione comune, 
all’incremento di una vita più perfetta o alla promozione del culto pubblico o 
della dottrina cristiana, o ad altre opere di apostolato (iniziative di 
evangelizzazione, esercizio di opere di pietà o di carità, animazione 
dell’ordine temporale mediante lo spirito cristiano). Sono private quando si 
costituiscono mediante un accordo privato tra i fedeli, anche se sono lodate o 
raccomandate dall’Autorità ecclesiastica; pubbliche quando sono erette dalla 
medesima Autorità ecclesiastica. 

 

Associazione 
(CDC cc.298-
300) 

Dono concesso dallo Spirito Santo a un credente in modo gratuito, che 
incide sulla vita spirituale di colui che lo riceve, di un gruppo, di un’epoca 
storica. 
Il termine deriva dal greco chàrisma (dono gratuito, con la stessa radice di chàris = 
grazia). 
Possono esserci carismi didattici (di evangelizzare, di insegnare, di esortare, di parlare 
in nome di Dio), ministeriali (dono di gove rno, di guida, doni di generosità e di 
misericordia), straordinari (doni di profezia, di guarigione, di discernimento degli 
spiriti, glossolalia). 

Ai pastori della chiesa spetta discernere i personali carismi secondo il carisma 
supremo della carità e dell’edificazione della comunità ecclesiale. 

 

Carisma 

(D.T.B. . l44; 
D.S.L., p. 82)    



 

Dal greco ekklesia e dall’equivalente ebraico qahal = convocazione, 
chiamata a riunione. 
Sacramento di comunione rappresentato dal nuovo popolo di Dio convocato da Gesù 
per mezzo dello Spirito, perché si estenda sino ai confini della terra e porti a tutti gli 
uomini il lieto annuncio della salvezza. 
La dimensione interiore, invisibile e vivificante è data dall’azione dello Spirito, anima 
del Corpo di cui Cristo è il Capo. La dimensione esteriore, visibile e organicamente 
strutturata, è data dai fedeli. 

 

Chiesa  
(D T B., p. 167; 
D.S.L., p. 100)    

Dono dello Spirito per il quale l’uomo è chiamato ad essere parte della 
stessa comunione che lega fra loro il Padre, il Figlio, lo Spirito Santo. 
L’uomo, per questo dono delloSpirito, può trovare ovunque, soprattutto nei 
credenti in Cristo, dei fratelli con cui condividere il mistero profondo del suo 
rapporto con Dio. 
Il dono della comunione impegna a vivere nella carità e a costruire l’unità, in cui Gesù 
ha indicato la condizione perché il mondo possa credere al suo messaggio. E dunque 
dono di Dio e impegno dell’uomo. 
 

Comunione 
(CeC, n. 14; LG, 
n. 4)    

Espressione che indica nella Chiesa cattolica la duplice realtà 
intimamente connessa di koinonia, cioè di comunione nella fede, speranza, 
carità e di organismo visibile, gerarchicamente ordinata e tutto quanto teso 
alla comune missione. 

 

Comunione 
gerarchica  
(LG 18) 

 Espressione visibile, organica e strutturata della comunione ecclesiale, 
comprendente coloro che mossi dallo Spirito e in obbedienza al mistero e al 
magistero stabiliti da 
Cristo, condividono la stessa fede, speranza, carità per ricevere, vivere e 
trasmettere il dono della comunione. 
 

Comunità 
(CeC, n. 15) 

 Fedeli che, provenienti dai laici o dai chierici, si dedicano con la professione dei 
consigli evangelici, mediante i voti o altri vincoli sacri, riconosciuti dalla Chiesa, a Dio in 
modo speciale e danno così incremento alla missione salvifica della Chiesa. 

 

Consacrati 
(CDC, c. 207) 

            Atto per il quale una persona o una cosa è sottratta alla sfera e all’uso profano 
per essere riservata al culto o al servizio di Dio in modo permanente. 
La fondamentale consacrazione è quella battesimale (LG, 44). 
 

Consacrazione 
(CDC, p. 1118; 
D.S.L., p. 146)    

Speciale consacrazione che si radica intimamente nella consacrazione 
battesimale. Non comporta né grazia sacra mentale, né introduce nella sacra 
gerarchia, né conferisce 
poteri ministeriali, ma colloca la persona in uno stato o professione di santità dinanzi 
alla Chiesa, fondamentalmente per la professione dei consigli evangelici attraverso voti 
o vincoli simili. In questo ordine rientrano la consacrazione delle vergini e la professione 
dello stato religioso. 
 

Consacrazione 
religiosa 
(LG 44; PC 5) 



 

Molteplici doni dati alla Chiesa dallo Spirito e fondati sulla parola e 
sugli esempi del Signore Gesù, perciò autorevolmente proposti dal Magistero 
e dalla Tradizione, per togliere gli ostacoli alla perfezione della carità, unirsi 
più intimamente al mistero della Chiesa e alla sua missione. I tre classici 
consigli evangelici, sono la castità, la povertà, l’obbedienza. 

 

Consigli 
evangelici  
(LG 42-43; 
CDC, c. 575; 
D.S.L., p. 151) 

Espressione che indica l’unità realizzata da Cristo mediante il suo 
Spirito, per la quale i credenti, chiamati da tutte le genti, si uniscono 
attraverso la grazia e i sacramenti in modo misterioso e reale a Cristo stesso 
crocifisso e risorto,capo del medesimo corpo (1 Cor 12,13). 

 

Corpo mistico 
di Cristo  
(LG n. 7)
  

Diritto che la Chiesa riconosce ai credenti di creare, guidare, dare il 
proprio nome a realtà aggregative (associazioni, movimenti, gruppi), salva la 
debita relazione con l’Autorità ecclesiastica e secondo i criteri indicati dalla 
Chiesa stessa: fedeltà all’autentica dottrina, conformità alle finalità della 
chiesa, comunione con il vescovo, riconoscimento della pluralità associativa, 
disponibilità alla collaborazione. 

 

Diritto di 
aggregazione   
(AA, l9; CeC, n. 
5.8) 

Atto del soggetto cosciente e responsabile, rinnovato  nello Spirito, 
che giudica e decide di fronte a Dio che lo chiama all’obbedienza della sua 
volontà ed opera nelle singole situazioni concrete ciò che è gradito al Signore, 
all’interno della comunione ecclesiale. Il discernimento nello Spirito si attua 
dunque nei due momenti tra loro collegati di giudizio e di decisione. 

 

Discernimento 
(D.S L 198) 

Parte della scienza teologica che, sul fondamento biblico-patristico e 
nell’integrazione di esso col magistero ecclesiale, ha il compito di studiare e 
approfondire la natura e la missione della Chiesa. 

 

Ecclesiologia 

Costituzione, da parte dell’autorità ecclesiastica competente, di un 
istituto o di una persona giuridica. 

 

Erezione 
(CDC,  1119) 

Insieme di coloro che, avendo ricevuto il sacramento dell’Ordine, 
rendono presente e permanente nella Chiesa la potestà propria di Cristo, da lui 
affidata a Pietro, agli apostoli e ai loro successori legittimamente ordinati e in 
comunione tra loro e con il Capo visibile, il romano Pontefice. 

 

Gerarchia 
(LG, 18;  
CDC 1121) 

Realtà associativa caratterizzata da una certa spontaneità di adesione e 
di permanenza dei membri, da omogeneità anche affettiva tra loro, da libertà 
di autoconfigurazione in quanto a scopi e attività, da dimensioni relativamente 
ridotte in quanto a membri e a diffusione, dal riferimento comune a una figura 
o a un valore identico. 

 

Gruppo 
(CE, n. 6) 

 



 

Istituto di vita consacrata i cui membri, secondo il diritto proprio, 
emettono voti pubblici, perpetui o temporanei da rinnovarsi alla scadenza e 
conducono vita fraterna in comunità. Comporta quella separazione dal mondo 
che è propria dell’indole e delle finalità di ciascun istituto. 

 

Istituto religioso 
(CDC, c. 607) 

Istituto di vita consacrata i cui membri, vivendo nel mondo, tendono 
alla perfezione della carità a partire dal  mondo, indissolubilmente fedeli ai 
propri impegni temporali. 

 

Istituto secolare 
(CDC, c. 710; 
D.S.L., p. 365) 

Istituto eretto canonicamente dalla competente autorità della Chiesa in 
cui la forma di vita consacrata viene liberamente assunta dai fedeli per seguire 
più da vicino Cristo che prega, che annuncia il Regno di Dio, che fa del bene 
agli uomini, che conduce la sua vita nel mondo, ma sempre compie la volontà 
del Padre. 

 

Istituto di vita 
consacrata 
(CDC 577) 

Ogni fedele che, dopo essere stato incorporato a Cristo col battesimo e 
costituito popolo di Dio e, nella misura propria, reso partecipe dell’ufficio 
sacerdotale, profetico, regale di Cristo, compie per la sua parte, nella Chiesa e 
nel mondo la missione propria di tutto il popolo cristiano. L’indole secolare è 
peculiare del laico. 

 

Laico 
(LG 31) 

Ufficio di insegnare affidato al Papa e ai Vescovi in Comunione con 
lui, al fine di interpretare autenticamente la Parola di Dio per guidare il 
cammino della chiesa nella verità. 

 

Magistero  
(CD 1.l2; CDC, 
747) 

Servizi tipicamente ecclesiali (nella essenza, nella destinazione, nella 
collocazione) che nascono da una vocazione che è dono e grazia dello Spirito 
e che chiama ad offrire la propria fatica, le proprie attitudini, le proprie 
competenze specifiche per la Chiesa. Sono una partecipazione alla missione 
di Cristo, inviato e servo, ed esprimono la missione e il servizio del suo Corpo 
mistico. Si possono distinguere in rapporto al contenuto prevalente (ministeri 
della parola, della carità, del culto), al legame con la chiesa locale (itineranti o 
stabili), alla chiesa da fondare o da far crescere (missionari, pastorali), alla 
costituzione fondamentale della chiesa (istituzionali o extraistituzionali), al 
modo del loro riconoscimento (ministeri ordinati, istituiti, di fatto 
riconosciuti). 

 

Ministeri  
(LG l2; D.S.L., 
32) 

Ministeri i cui elementi costitutivi sono l’origine soprannaturale, il 
fine e il contenuto ecclesiali, la prestazione stabile, il riconoscimento 
pubblico. 

 

Ministeri non 
ordinati   
(EeM, 67-69) 

 

 



 

Ministeri che derivano dal battesimo, cresima, matrimonio, penitenza, 
unzione degli infermi e che abilitano il credente a svolgere dei compiti non 
solo nella realtà mondana, ma anche nell’ambito di tutta la ministerialità della 
chiesa, intesa come sacramento di culto, di santificazione, di 
evangelizzazione, di carità e di promozione umana. 

 

Ministeri laicali 
(D.S.L., p. 32)   

 

Realtà associativa caratterizzata da alcune idee forza e da uno spirito 
comune che aggrega, magari attorno a un leader. I membri si riconoscono in 
una dottrina e in una prassi fortemente caratterizzanti, tanto da diventare quasi 
una spiritualità. L’adesione è vitale più che formale. 

 

Movimento  
(CE 6) 

Vocazione propria del laico a cercare il Regno di Dio trattando le cose 
temporali, ordinandole secondo Dio, contribuendo dall’interno a modo di 
fermento alla santificazione del mondo mediante l’esercizio dei propri doveri, 
guidati dallo spirito evangelico. 

 

Secolarità  
(LG 31) 

Spiritualità cristiana, che presenta tutti gli elementi e dispone di tutti i 
mezzi che sono propri di ogni cristiano in quanto tale, ma con particolare 
caratteristica, che deriva dallo stato di matrimonio o di famiglia o di celibato 
o di vedovanza, dalla attività professionale e sociale, dalla condizione di 
infermità. 
È’ caratterizzata da una triplice fedeltà: ai valori umani mediante la competenza, ai 
valori morali mediante l’osservanza della legge morale, ai valori soprannaturali 
mediante la vita di grazia. 
 

Spiritualità 
laicale  
(AA 4;  
D.S.L., 408) 

Istituzione similare agli istituti di vita consacrata, i cui membri, senza 
voti religiosi, perseguono il fine apostolico proprio della società e, 
conducendo vita fraterna in comunità secondo un proprio stile, tendono alla 
perfezione della carità mediante l’osservanza delle costituzioni. 

 

Società di vita 
apostolica 
(CDC, c. 73) 

Dinamismo essenziale dei credenti e della chiesa pellegrina nel tempo 
presente che scorre tra un « già « e un « non ancora», cioè tra l’avvenimento 
unico della salvezza realizzatosi in Cristo e l’attesa del suo compimento pieno 
e definitivo nella parusia finale. 

 

Tensione 
escatologica 

Associazione i cui membri conducono una vita apostolica e tendono 
alla perfezione cristiana partecipando nel mondo al carisma di un istituto 
religioso, sotto l’alta direzione dell’istituto stesso. 

 

Terzo ordine 
(CDC, c. 303) 

 
 



 

Triplice potere sacerdotale, profetico, regale di Cristo sommo 
sacerdote e glorificatore del Padre, profeta per eccellenza e rivelatore dei 
misteri di Dio, re e pastore di tutto il popolo dei credenti. Attraverso questo 
triplice potere (o ufficio = munus) Cristo ha compiuto la missione ricevuta dal 
Padre: comunicare la salvezza soprannaturale all’uomo. Cristo ha comunicato 
il suo triplice potere alla Chiesa in quanto partecipe della sua missione 
salvifica: per questo ogni credente, ciascuno nel proprio stato, è abilitato ed 
impegnato in attività sacerdotali (ordinate al culto e alla santificazione), in 
attività evangelizzatrici (ordinate all’annuncio della Parola di Dio), in attività 
pastorali (ordinate al servizio della carità cristiana). 

 

Ufficio o munus 
(SC, 5; D.S.L., p. 
400) 

Forma stabile di vita con la quale i fedeli, mediante la professione dei 
consigli evangelici, seguono Cris to più da vicino per l’azione dello Spirito 
Santo e si donano totalmente a Dio amato sopra ogni cosa, dedicandosi con 
nuovo e speciale titolo al suo onore, alla edificazione della chiesa e alla 
salvezza del mondo. 
È lo stato che appartiene alla vita e alla santità della Chiesa. 
 

Vita consacrata 
(CDC 573-574) 

Promessa deliberata e libera di un bene possibile e migliore fatta a 
Dio, che deve essere adempiuta per la virtù della religione. 
È pubblico se viene accettato dal legittimo superiore in nome della chiesa (diversamente 
è privato), solenne se riconosciuto come tale dalla chiesa (diversamente è semplice). 
 

Voto 
(CDC, 1191-
1192) 

Legami con i quali il fedele si obbliga all’osservanza dei consigli 
evangelici e si dona a Dio sommamente amato, così da essere con nuovo e 
speciale titolo destinato al servizio e  all’onore di Dio. 
 

Voti religiosi 
(LG 44; CDC, 
573) 

 

 

 

 

 

 

 



 

Indice  
 

Presentazione ………………………………………………………………………………….5 
Abbreviazioni ………………………………………………………………………………….9 
 
Parte Prima 
LA CHIESA E I LAICI …………………………………………………………………….11 
 
Premessa ……………………………………………………………………………………..13 
 
Capitolo I 
LA CHIESA SACRAMENTO DI SALVEZZA 
E COMUNIONE-COMUNITÀ GERARCHICA 
 
a. Premessa storica …………………………………………………………………………..17 
b. La Chiesa nell’attuale ecclesiologia ………………………………………………………25 
    1. Natura e missione ……………………………………………………………………….25 
    2. Struttura fondamentale ………………………………………………………………….33 
    3. Articolazione della Chiesa ……………………………………………………………...35 
 
Capitolo II 
I LAICI NELLA CHIESA 
 
a. Premessa storica …………………………………………………………………………..41 
b. I laici e loro spiritualità …………………………………………………………………...49 
    1. Identità dei laici ……………………………………………………………………….. .49 
    2. Spiritualità dei laici ……………………………………………………………………..52 
    3. Apostolato e ministeri dei laici …………………………………………………………54 
    4. Formazione dei laici all’apostolato ………………………………………………….…73 
 
Capitolo III 
LE ASSOCIAZIONI DEI LAICI 
 
a. Premessa storica …………………………………………………………………………..81 
b. Associazioni laicali ………………………………………………………………………..87 
    1. Nella dottrina della Chiesa ……………………………………………………………...87 
    2. Associazioni pubbliche …………………………………………………………………90 
    3. Associazioni private …………………………………………………………………….91 
    4. Tipi particolari di associazioni ………………………………………………………….93 
 
Parte Seconda 
L’INTUIZIONE PROFETICA DI MADDALENA DI CANOSSA NELLA PROMOZIONE DEI LAICI 99 

 
Premessa …………………………………………………………………………………….101 
 



Capitolo I 
LE PRESENZE OPERATIVE DEI LAICI 
NEL CARISMA DI MADDALENA 
 
Ritorno alle fonti ……………………………………………………………………………105 
 
a. Il «ramo» delle Maestre di campagna …………………………………………………...107 
b. Il «ramo» degli Esercizi spirituali alle Dame ……………………………………………112 
c. Le terziarie esterne ed interne ……………………………………………………………117 
d. Animazione apostolica e coinvolgimento di singoli laici ………………………………...122 
 
Capitolo II 
LE PRESENZE OPERATIVE DEI LAICI 
NELLA STORIA DELL’ISTITUTO 
 
a. «Seminari» per le Maestre di campagna ………………………………………………...129 
b. Esercizi spirituali alle Dame …………………………………………………………….133 
c. Terziarie e associazioni varie ……………………………………………………………137 
d. Coinvolgimento generale dei laici nell’apostolato e nella carità ……………………….148 
 
Parte Terza 
PROSPETTIVE APERTE NELL’ISTITUTO ………………………………………….153 
 
Premessa ……………………………………………………………………………………155 
 
Capitolo I 
RILETTURA DELLE INTUIZIONI PROFETICHE 
DI MADDALENA 
NELL’OGGI DELLA CHIESA E DELL’ISTITUTO 
 
a. Promozione del laicato in prospettiva vocazionale ……………………………………..159 
b. Formazione dei laici: obiettivi-modalità ………………………………………………..160 
c. Criteri di formazione apostolica ………………………………………………………...163 
 
Capitolo lI 
LINEE DIRETTIVE E ORIENTAMENTI GENERALI 
 
a. Promozione del laicato in generale ……………………………………………………..170 
b. Discernimento e formazione di vocazioni laiche canossiane …………………………...179 
c. Impegni degli organismi d’Istituto ……………………………………………………....184 
 
Capitolo III 
PROGETTO DI ANIMAZIONE PER LE FIGLIE DELLA CARITÀ 
 
a. Compiti del Governo Generale ………………………………………………………….192 
b. Compiti degli Organismi ………………………………………………………………..192 
c. Compiti delle Comunità locali …………………………………………………………...194 
Conclusione ……………………………………………………………………………….197 
Bibliografia …………………………………………………………………………………198 
Lessico ………………………………………………………………………………………200 
Indice ………………………………………………………………………………………..207 



ERRATA CORRIGE 

pag. 19, 1 postilla: periodo militare - leggere: periodo medioevale pag. 37, riga 11, 2        
colonna: ISTITUDIONALE - leggere: ISTITUZIONALE 
pag. 41, nota 2: Rm 8,21 - leggere: Rm 8,22 
pag. 43, riga l2 inseriti dentro le - leggere: inseriti nelle  
pag. 52, nota 11: cf LG 22 - leggere: cf LG 32  
pag. 58, riga 2: appaiono - leggere: appaiano  
pag. 60, riga 23: l’istaurazione - leggere: la restaurazione 
pag. 61, note 32 e 33: 32 cf AA 14 - leggere: 32 cf AA 8 – 33 cf AA 14 - leggere: 33 cf AA 8 
pag. 65, nota 47: cf GS, 32 - leggere: cf GS, 32, AA 14  
pag. 68, riga 16: delle istituzioni - leggere: e delle istituzioni  
pag. 78, 2 colonna, 7 riga: sacramento - leggere: sacramenti  
pag. 83, riga 24: progazione - leggere: propagazione 
pag. 84, riga 4: la qualifica - leggere: le qualifica  
pag. 86, 2 colonna, 10 riga: eclesiastiche - leggere: ecclesiastiche  
pag. 92: eliminare nota 21 cf can 301; 
pag. 92, nota 21: cf can 299 - leggere: cf can 299,3  
pag. 95, riga 29: sono fissati - leggere: sono fissate  
pag. 95, riga 31: è gia - leggere: è già 
pag. 106, riga 9: dai rigorosi - leggere: dai vigorosi  
pag. 109, nota 6: cf R.d. p. 115 - leggere: cf R.d. p. 146  
pag. 113, riga 15: i movimenti - leggere: i moventi  
pag. 114, inserire la nota 22: R.d. p. 172 
pag. 115, trasferire le note 24 e 25 alla pag. 114 
pag. 117, titolo, riga 2: dal 1820 al 1835 - leggere: dal 1809 al 1835  
pag. 131, riga 20: (Via S. Tommaso, 13) - leggere: (Via S. Tomaso, 13)  
pag. 133: alla 4 colonna spostare i mesi alla 5” colonna 
pag. 137, nota 2, riga 4: cronata - leggere: cronaca  
pag. 147, riga 26: del 1878 - leggere: deI 1978 
pag. 179, riga 14: Essa - leggere: esso  
pag. 187, riga 17: Orgarnismi - leggere: Organismi 
pag. 204, 3 postilla: Ministeri non ordinati - leggere: Ministeri ordinati  
pag. 205, 2 postilla: (CDC, c. 73) - leggere: (CDC, e. 731) 
 
 

 

 


