
 1 

 
 

 
IL  

CARISMA  
CANOSSIANO 

un approccio formativo 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 



 2 

Presentazione  
 

 
 
Rendo grazie al Signore con tutto il cuore per il dono prezioso che concede, 

all’intera nostra Famiglia canossiana, in questo inizio del terso millennio della storia: 
quello di avere tra le  mani un testo che racchiude, in forma descrittiva, il grande tesoro 
del carisma canossiano  concesso dallo Spirito alla Chiesa.  

 
Ringrazio di cuore tutti coloro - Sacerdoti e Sorelle -   che hanno messo a 

disposizione mente, cuore, tempo, passione per offrire a tutti noi questo strumento 
altamente formativo. Il Signore Gesù ricompensi ciascuno come Egli solo sa fare.  

 
Questo testo è nato come strumento a servizio del dialogo tra Sorelle, Fratelli, 

Laici e organismi di Istituto, per favorire l'approfondimento del carisma ricevuto dal 
Signore in S, Maddalena di Canossa, proprio mentre la sua fecondità ci va chiedendo 
una sua più profonda incarnazione negli ambienti e nelle culture ove siamo chiamati ad 
essere presenti e a servire.  

 
Secondo l'indicazione delle Delibere Capitolari, questo strumento deve fornire 

una “descrizione sintetica e teologicamente fondata del carisma nei suoi elementi 
fondamentali, in rapporto alla fede e alla ministerialità”, come aiuto alla vita dell'Istituto 
chiamato a vivere “l'unità del carisma nella varietà delle sue incarnazioni”1.  

 
Non è un documento che pretende completezza di trattazione. L'Istituto dispone 

già, oltre alla Regola di Vita, di un insieme di documenti che trattano diversi aspetti del 
carisma e alcune sue implicanze fondamentali. Tra i più recenti, ricordiamo almeno il 
Piano di formazione delle Figlie della Carità Canossiane (1996), le Linee portanti della 
Carità ministeriale delle Figlie della Carità Canossiane (1996), il Volontariato 
Internazionale Canossiano (1996), Linee portanti di Pastorale giovanile Canossiana 
(2000), L'interministerialità nella Comunità Canossiana, segno leggibile della  Carità 
(2002), Linee portanti di pastorale e animazione vocazionale Canossiana (2002). 
 

A questi documenti di Istituto vanno aggiunti diversi studi, dedicati alla figura di 
S. Maddalena, alla sua intuizione carismatica e alle sue realizzazioni, compiuti da 
Sorelle,  Fratelli e Laici Canossiani, editi ed inediti.  

 
La specificità dello strumento qui proposto sta nella prospettiva sintetica-

genetica secondo cui il carisma viene letto. Si tratta di una presentazione del carisma 
secondo una sequenza  ordinata che mantiene in evidenza il nucleo centrale, attorno al 
quale tutto converge e dal quale tutto prende luce. In quanto strumento, non è in se 
stesso autosufficiente: suppone non soltanto il rimando alle fonti, ma anche gli altri 
approfondimenti di cui l'Istituto si è dotato e a cui si è appena fatto cenno. In quanto 
esposizione sintetica del carisma secondo la sua genesi, può essere di aiuto per non 
perdere di vista, dentro le sue diverse attuazioni, la sua fisionomia d'insieme, così da 
poter collocare ogni elemento nel quadro complessivo.  

 
                                                 

1 Cfr. XIV CAPITOLO GENERALE, Delibere capito/ari, p, 4, 



 3 

A questo fine, il testo si presenta ordinato in tre parti:  
 

ª la prima parte, introduttiva, situa il carisma nella fede e nella vita della chiesa. 
Ogni carisma è sempre, per dono dello Spirito, sviluppo e attuazione della fede e 
trova, nelle fonti della fede, il suo nutrimento fondamentale ; 

 
ª la seconda parte, la più ampia, espone, in dieci punti, la fisionomia del carisma, 

mostrando come la sua fonte, che è anche il suo centro, delinea una modalità 
specifica di vita cristiana religiosa apostolica; 

 
ª la terza parte cerca di suggerire in che modo il carisma si nutre della vita della 

Chiesa e offre il suo originale contributo perché la Chiesa sia presso gli uomini, 
specialmente i più poveri, segno e strumento dell'amore del Signore, e perché tutti, 
in particolare i più bisognosi, abbiano posto e voce nella Chiesa.  

 
Dato il carattere  sintetico del testo, un posto particolare occupano le note.  

Esse contengono chiarificazioni e rinvii alle fonti che domandano particolare e attenta 
considerazione per la corretta comprensione del testo stesso e della sua fondatezza.  

 
La finalità di questo strumento lo rende, per natura, un testo aperto, in 

cammino. La sua utilità e fruttuosità è legata, in gran parte, al cammino che potrà 
compiere tra noi nelle nostre comunità. Si tratta  appunto di un “testo formativo” che 
può essere valorizzato in diversi modi, lasciando ad ogni Provincia o Organismo di 
Istituto quella libertà creativa e costruttiva che conduce a delineare, all’interno di ogni 
contesto culturale, cammini di approfondimento, di studio, di ricerca  e di inculturazione   
del carisma stesso. A titolo di semplice esemplificazione è possibile qui suggerire una 
traccia di fondo. Per ciascun aspetto (o più insieme) si può mettere in risalto un percorso 
di cinque momenti: 

 
 

 
¦ uno scambio sulle esperienze vissute o sulle domande che abbiamo o sentiamo 

in proposito, 
¦ l’accostamento di uno o più passi delle fonti che lo propongono (ci si può 

avvalere dei rimandi in nota), 
¦ l’approfondimento del fondamento biblico (ed eventualmente della sua 

comprensione teologica-magisteriale), 
¦ la sua attualizzazione nella Regola di Vita o in documenti recenti dell’Istituto, 
¦ il confronto con i modi nei quali attualmente è vissuto nelle nostre comunità e 

l’individuazione di ulteriori passi di maturazione e inculturazione. 
 
 
In quanto strumento di dialogo, questo testo attende  anche un ritorno che ne 

consenta una ulteriore valutazione e dia indicazioni per le sue modalità di impiego più 
feconde e praticabili. È nelle mani di tutte al servizio del dialogo e del cammino 
fraterno. 
 

Sono certa che lo studio personale e di gruppo di questo prezioso strumento 
susciterà ulteriori riflessioni, validi approfondimenti, nuove scoperte che diverranno, a 
loro volta, ricchezza per tutti e fecondità per il Regno.  



 4 

 
L’unità carismatica, calata nella diversità delle culture e nel protrarsi del 

tempo, rimane sempre patrimonio comune, ricchezza di famiglia, garanzia di 
comunione. Per tutto questo ringraziamo lo Spirito Santo che continua a benedire il 
nostro “minimo Istituto”. 
       M. Marie Remedios     
                 Superiora Generale 

 
Roma, 8 dicembre 2002 
Festa dell’Immacolata Concezione 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



 5 

Indice 
 

 

 

Presentazione  

 

0. Introduzione  

 

1. Il posto del carisma nella fede cristiana 

 

2. Il Carisma di Maddalena di Canossa 

ª L'amore del Signore Crocifisso sorgente del  carisma di Maddalena  
ª  L’amore del Signore crocifisso approdo della ricerca di Maddalena  
ª La ricchezza dell'amore del Signore Crocifisso  
ª Il duplice comandamento dell'amore 
ª L'Eucaristia come luogo ecclesiale del Signore Crocifisso  
ª Maria, l' Addolorata madre della carità, "Fondatrice" dell'opera di Maddalena  
ª La carità secondo la logica del Crocifisso plasma la fraternità della comunità  
ª La ministerialità della carità universale e integrale  
ª Il carisma di Maddalena: pratica della contemplazione della carità del Crocifisso . 
ª Figlie della Carità - Serve dei poveri 
 

3   Carisma e spirito dell’Istituto  

ª Il carisma nella vita della chiesa  
ª Il carisma nella vita dell'Istituto  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 



 6 

Abbreviazioni 
 

 

 

Sl  Libro sei Salmi  
Mt  Vangelo secondo Matteo  
Mc  Vangelo secondo Marco  
Gv  Vangelo secondo Giovanni  
ICor   I Lettera di S. Paolo ai Corinti  
Eb  Lettera agli Ebrei  
Ap  Libro dell' Apocalisse di S. Giovanni  Apostolo  

 
 

RD  Regola Diffusa, M. di Canossa, manoscritto milanese, Milano 1978  
RdV  Regola di Vita delle Figlie della Carità, Canossiane, Roma 1991  
M  Memorie, M. di Canossa, a cura di E. Pollonara, Milano 1988  
Ep  Epistolario, M. di Canossa, a cura di E. Dossi, Roma 1967 -1983  
R.s.s.  M. di Canossa, regole e scritti spirituali, a cura di E. Dossi, Roma 1984-85  
P  Piani, M.di Canossa, in Ep II/2  
 
LG  Lumen Gentium, Concilio Vaticano II 1967  
PC  Perfectae Caritatis, Decreto sul rinnovamento della Via Religiosa, Vaticano II, 

1965 
  
ET  Evangelica Testificatio, Esortazione Apostolica, Paolo VI, Roma 1971  
VC  Vita Consecrata, Esortazione Apostolica di Giovanni Paolo II, Roma 1996  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7 

Introduzione 
 

 

La descrizione di un carisma1 può essere fatta secondo molteplici punti di vista: 
 
a) genetico-biografico. Attraverso la vita del fondatore/fondatrice, si seguono e si 
mettono in luce le tappe, le esperienze, attraverso le quali l’intuizione carismatica si è 
progressivamente affacciata, chiarita e stabilizzata; viene condivisa e diventa operativa 
e “opera”/istituto. 
 
b) analitico-sintetico (o documentario). Si analizzano distintamente le diverse 
espressioni e esposizioni del carisma nei differenti momenti e documenti in cui esso ha 
ricevuto formulazione (nel caso di Maddalena: le lettere di don Libera, i Piani, le 
Memorie, la Regola Diffusa, l’Epistolario, le catechesi; e ancora: eventuali accenti 
diversi nella fondazione delle singole case…). In un secondo tempo, rilevando le 
costanti, si approda a una sintesi, distinguendo gli elementi di fondo, costitutivi e 
permanenti, e le variabili, legate alle singole circostanze. 
 
c) sintetico, in modo genetico e formativo.  È’ un approccio che presuppone in una 
certa misura i primi due e si propone di individuare il nucleo centrale, generatore, del 
carisma, al quale il fondatore/trice è approdato e attorno al quale tutto viene riletto. Alla 
luce di tale centro fondante e prospettico si verifica la coerenza delle sue espressioni 
attuative, come stile di vita e specificità di servizio, ed emergono le implicanze 
formative. 
La scelta di questa terza via, che non rende superflue le altre due, anzi ne ha bisogno, è 
dovuta qui alla esigenza di disporre di una presentazione breve e aperta del carisma, tale 
da poter servire da punto di convergenza e di dialogo per il suo approfondimento-
aggiornamento e per la cura delle istanze formative, nella varietà delle culture in cui  
 

                                                 
1 Carisma  è termine che non ha significato univoco. Già nel NT (17 volte, di cui 16 in Paolo), viene usato 

con un significato generale, dono gratuito, grazia, elargita a tutti, e con uno specifico, dono particolare, 
manifestazione della multiforme grazia di Dio che si diversifica nei singoli credenti, diverse membra 
dell’unico corpo del Signore che è la chiesa (1Cor 12; Rm 12; Ef 4). In quanto tale è radice di un 
servizio, di un compito, di un modo di essere e operare che concorrono alla edificazione della vita 
cristiana e della chiesa. Il Concilio Vaticano II non qualifica direttamente la vita religiosa come 
“carisma”, tuttavia si muove in questa direzione quando la descrive come dono dello Spirito Santo , 
come varietà di doni  che danno luogo a forme stabili di vita, che la chiesa riconosce e che 
contribuiscono alla sua edificazione e missione (LG 43-44; PC 1). 

Paolo VI nella Evangelica Testificatio (1971) parla di “carisma del fondatore” nel senso che egli è 
suscitato da Dio. Riferito alla vita religiosa carisma indica il dono costituito dalla stessa vita religiosa, 
applicato ad un istituto ne indica l’identità e la missione (ET 11). Giovanni Paolo II nella esortazione 
apostolica postsinodale Vita Consecrata (1996) parla della vita religiosa come di un dono specifico 
dello Spirito Santo che approfondisce e sviluppa la consacrazione battesimale e che concorre a 
realizzare la santità e la missione della chiesa (31-32). Sinteticamente si può intendere per carisma , 
secondo l’uso divenuto oggi prevalente, una modalità particolare di attuare la sequela del Signore, 
suscitata dallo Spirito e riconosciuta dalla chiesa, che concorre a realizzare la figura e la missione 
della chiesa . 



 8 

 
l’istituto si è radicato e vive 2. 

                                                 
2 La brevità del testo è chiesta dal suo carattere sintetico, disponendo già l’istituto, oltre alle sue 

Costituzioni - Regola di Vita -, di un insieme di documenti elaborati in risposta a istanze di 
approfondimento e aggiornamento, di formazione e di illustrazione della sua ministerialità nel mu tare 
delle condizioni socio-culturali. Il carattere aperto risponde allo scopo di servire, in un contesto di 
pluralismo culturale e operativo vissuto dall’istituto nel mondo, al dialogo e allo scambio per 
riconoscere e mantenere nelle diversità l’identità carismatica e, reciprocamente, per favorire la 
comprensione di come la stessa ricchezza carismatica possa chiedere modalità differenti di attuazione. 

Questa obiettivo chiede di accogliere l’esigenza della interpretazione del carisma come condizione per 
attuarlo fedelmente nel mutare delle condizioni storiche. Interpretare significa riconoscere la non 
coincidenza tra il carisma e le sue forme espressive nella storia; per comprenderlo occorre dunque 
rifarsi al processo che lo ha portato a formularsi, secondo differenti modalità nel variare delle 
condizioni che incontra. Il Concilio Vaticano II ha ricordato che un corretto rinnovamento della vita 
religiosa “comporta il continuo ritorno alle fonti di ogni forma di vita cristiana e allo spirito originario 
degli istituti, e, nello stesso tempo l’inserimento degli istituti stessi nelle mutate condizioni dei tempi” 
(Perfectae Caritatis 2). Tra i criteri che il testo conciliare segnala, dopo il richiamo alla fondamentale 
sequela di Cristo, due risultano particolarmente utili: la comprensione dello spirito e finalità dei 
fondatori e la conoscenza delle condizioni dei tempi e degli uomini e dei bisogni della chiesa. Rilevante 
è pure il richiamo che spetta a tutti i membri degli istituti l’impegno del rinnovamento e 
dell’aggiornamento (PC 4) e che esso richiede una grande cura nella formazione (PC 18). Si tratta in 
definitiva di favorire l’incontro tra l’intelligenza del passato, ove il carisma ha preso corpo ed è 
diventato “tradizione”, e l’intelligenza del presente, ove il carisma è chiamato a servire il Regno di Dio 
nella chiesa e come chiesa, secondo la sua specificità. Soggetto di tale intelligenza è anzitutto il 
soggetto del carisma, ossia le concrete comunità nelle quali l’istituto si articola e vive. 



 9 

1  Il posto del carisma  
    nella fede cristiana 
 
 

 

La comprensione di un carisma ha il suo posto nella comprensione della fede e della sua 
strutturazione, ossia  della fede come atto, come contenuto e come atteggiamento. La 
fede cristiana è adesione personale al Vangelo, atto della libertà che accoglie la buona 
notizia di Gesù. Questa buona notizia ha come contenuto la ricchezza della paternità di 
Dio nei tratti umani di Gesù divenuto uno di noi, fratello nostro, e operante in noi e tra 
noi nel dono del suo Spirito accordato a tutti.  
Questa fede ha, simultaneamente carattere personale, comunitario (ecclesiale) e 
operativo. Per riconoscere il posto del carisma rispetto al fondamento e all'interno della 
fede servono qui essenziali cenni di richiamo. 
 
La fede come in contro 
 

La figura fondamentale della fede cristiana è quella dell’incontro1 provocato da 
un avvenimento e annunciato dai testimoni che tale evento ha suscitato. Si tratta 
dell’incontro con Gesù di Nazaret, profeta del Regno di Dio, morto e risorto, 
Figlio di Dio e Signore di tutti, creduto e celebrato, testimoniato e annunciato 
dalla chiesa. 

 
 
Offerta 
 

Questo incontro si presenta come offerta della disponibilità dell’amore del Padre 
espresso in termini umani nel Figlio Gesù e capace di divenire in noi risorsa di 
vita, vita filiale e fraterna, grazie al suo Spirito. 

 
 
Decisione  
 

Questa offerta, che da parte nostra è scoperta mai esaurita, mette in grado di una 
decisione, di un consenso, che viene percepito come avvalorante la nostra vita, le 
risorse personali e culturali di ciascuno, in termini di compimento. 

 
                                                 

 
1 Va forse previamente notato che anche dal punto di vista antropologico l’incontro (non come puro fatto 

fisico, ma intenzionale) è lo spazio della vita. Esso infatti consente a ciascuno l’esperienza di vedere 
riconosciuto il proprio valore (oltre l’esaudimento dei bisogni), la possibilità di scoprire, nella forma 
della testimonianza, valori promotivi e degni di essere perseguiti e perciò la prospettiva di dare forma 
progettuale alla propria vita, strutturando in modo adeguato le proprie risorse, accogliendo con 
riconoscenza le condivisioni che in tal modo si incontrano e anche mettendo in conto le inevitabili 
solitudini e difficoltà, dato che ci si impegna per ciò che è degno ma che ancora non è divenuto del tutto 
identità nella nostra storia. 



 10 

Approfondimento 
 

La decisione di fede continua a nutrirsi della ricchezza dell’incontro che l’ha 
generata, secondo le modalità nelle quali il Signore Gesù si è espresso e che la 
chiesa ha accolto: la Parola, i sacramenti, il ministero, nella incessante creatività 
dello Spirito. La decisione di fede è modellata dal suo fondamento, Gesù 
Signore e dalla relazione nella quale egli si offre, di cui vengono compresi 
progressivamente i contenuti. 

 
 
Atteggiamenti 
 

Decisione e contenuti chiedono e alimentano atteggiamenti congrui quali 
l’ascolto, l’interiorizzazione della Parola, l’intelligenza dei segni, la cordiale e 
umile accoglienza del servizio fraterno, che consentono alla decisione di fede di 
divenire fedeltà e perseveranza, abbandono fiducioso al Signore. Senza questi 
atteggiamenti, decisione e contenuto della fede mancano del terreno adatto alla 
loro vitalità. A loro volta i contenuti senza decisione rischiano di divenire 
possessi intellettuali, così come la perseveranza senza cura dei contenuti si 
espone a ridursi a devozione. 

 
 
Pluralità di carismi 
 

In ragione della ricchezza sovrabbondante che si offre nell’incontro del Signore, 
nessuna figura di esistenza cristiana può considerarsi esaustiva; ognuna prende 
posto nel coro dei beneficati-testimoni, nella fraternità che vive della grazia, 
secondo una varietà di modalità e di operatività che appunto ne documentano la 
non esauribilità. 
È questa ricchezza dello Spirito che fa vivere la chiesa, che contribuisce, 
secondo il dono accordato a ciascuno, a renderla vitalmente ciò che essa è 
chiamata ad essere. È l’insieme dei doni dello Spirito che consente alla chiesa di 
riprendere di continuo nella storia il suo “buon funzionamento”, secondo la 
carità del Signore, di rimanere aperta a tutti, ai poveri, ai perdenti della storia, 
con i quali il Signore solidarizza, fino ad identificarsi con loro. 

 
 

Vita consacrata religiosa 
 

Nel coro dei carismi della chiesa trova origine e ragione la variegata tradizione 
della vita consacrata/religiosa, tesa a dare risalto alla trascendenza del Regno di 
Dio, alla sua eccedenza rispetto ad ogni attuazione storica, che si traduce in 
accentuazione della sua gratuità per tutti. Legata saldamente all’evento 
dell’incarnazione, di cui sottolinea la valenza trasfigurante, la vita religiosa nella 
chiesa non comporta fuga dalla storia, in quanto luogo del provvisorio, ma 
diventa profezia che invoca e opera per l’anticipazione in essa del definitivo. È 
peculiare istanza profetica che prende corpo secondo i diversi impulsi dello 
Spirito e ciò di cui le condizioni storiche hanno bisogno perché sia leggibile la 
salvezza del mondo. Questa trova compimento certo oltre il limite della storia, 



 11 

ma è salvezza della storia e non evasione da essa2. Destinatario della salvezza 
sono il nostro mondo e la nostra storia, chiamato a purificazione e maturità nella 
piena statura dei figli di Dio. Chiamato a risurrezione è ogni uomo nella sua 
“carne”, ossia nella trama delle relazioni che gli sono proprie e nel cammino 
attraverso il quale è chiamato a esplicarle e maturarle. L’escatologia non porta il 
mondo al punto zero, da cui verrebbe poi fatto ripartire secondo modalità senza 
connessione con quanto precedentemente avvenuto e vissuto; essa si configura 
piuttosto come giudizio che discerne e porta a compiutezza quanto vissuto 
secondo la bontà di Dio, riconosciuta nelle parole e gesti di Gesù e accolta nei 
suggerimenti del suo Spirito. Il definitivo non svaluta il provvisorio, ma ne svela 
il valore da servire profeticamente 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
2 Si può qui ricordare come la esortazione apostolica post-sinodale Vita Consecrata  indichi nella 

trasfigurazione un’icona della vita religiosa. 



 12 

2  Il carisma  
    di Maddalena di  Canossa 

 

 

 

Il carisma di Maddalena si può cogliere sinteticamente sia nel profilo che essa traccia, 
“per obbedienza”, del cammino spirituale che l’ha condotta a dare vita all’opera delle 
figlie e dei figli della Carità1, sia tramite le formulazioni nelle quali essa lo esprime per 
le sue figlie2, sia negli eventi nei quali essa vi riconosce la progressiva realizzazione3, 
sia nei dialoghi, specie epistolari, ove essa è sollecitata a chiarirlo per precisarne la 
peculiarità4. Ne tentiamo qui uno schizzo sintetico secondo la sua genesi e cercando di 
lasciarne trasparire le istanze formative. 
 

 
1.  L’amore del Signore crocifisso  
    sorgente del carisma di Maddalena.  
 
Maddalena riconosce che la sua vita e la sua opera è tutta mossa e orientata dal 
paradossale contrasto che essa contempla nel Signore crocifisso: mentre dall’esterno, 
dalle circostanze della storia, è ridotto all’impotenza della croce, colpito dal rifiuto, dal 
non amore, volto oscuro della storia umana e fonte delle sue povertà, Egli, dal suo 
interno, risulta singolarmente attivo, esercitando in sommo grado le virtù e, in modo  
 
 
 

                                                 
1 Così Maddalena annota iniziando le sue Memorie: «venendo obbligata dall’obbedienza a far conoscere 

con quali mezzi e per quali vie Dio si è degnato di dare inizio all’istituzione delle Figlie della Carità, 
scriverò, come meglio la memoria mi suggerirà, quanto ricordo». 

2 Ci si riferisce in modo particolare alla Regola Diffusa, scritta (probabilmente tra il 1814 e il 1815), come 
Maddalena stessa afferma nella prefazione, per indicare i “mezzi” necessari per la realizzazione del 
carisma. Nei Piani Maddalena si rivolge piuttosto alle autorità ecclesiastiche e civili per esporre, 
secondo linee essenziali, le intenzioni che la muovono e gli obiettivi che intende perseguire con la sua 
istituzione. 

3  Particolarmente significativa è la fondazione di Venezia (1812), sorta in condizioni di notevoli 
difficoltà, “senza alcun appoggio” (M. III,14). In proposito Maddalena stessa annota: «Dio cominciò 
dunque anche questa casa, che per essere la prima in cui si esercitano i tre rami di Carità, viene 
riguardata per la prima dell’Istituto» (Lettera a Carolina Durini, 30. 1.1816; cfr. alla stessa in data 9. 8. 
1812). 

4 Particolarmente illuminante risulta lo scambio epistolare con A. Rosmini tra il 1821 e il 1835. In 
particolare nella lunga lettera a lui indirizzata l’8 gennaio 1826, Maddalena precisa il suo modo di 
intendere l’attuazione della Carità nel suo Istituto, modo che la differenzia dallo stimatissimo amico 
roveretano, il quale ritiene la carità più estesa ed universale quella connessa con gli uffici propri del 
ministero ecclesiastico. Per Maddalena invece il criterio principale della carità è il bisogno dei poveri e 
la possibilità della più grande prossimità a loro (Cfr. A. CATTARI , E.  DOSSI, M. NICOLAI (a cura di), 
Maddalena di Canossa  in dialogo, III, 197-340). 



 13 

insuperabile, la carità verso Dio e gli uomini5. Il Signore Gesù non risulta determinato 
da ciò che lo raggiunge e gli viene imposto dall’esterno, ma continua a vivere mosso 
interiormente dal suo Spirito amabilissimo, generosissimo, pazientissimo (RD, Pref.). 
Questa libertà di amare che libera l’uomo dalle sue schiavitù, vertice della rivelazione di 
Dio, diventa la grande attrattiva, la grazia, che ispira Maddalena: «mi sentii portata, non 
potendolo fare io, ad amare Gesù con il cuore di Gesù» (M. XIII,10). 

 
 

2.   L’amore del Signore crocifisso  
      approdo della ricerca di Maddalena.  
 
Nel Signore crocifisso, nell’amore che la sua croce rivela e realizza, Maddalena trova la 
composizione di motivi, slanci e tensioni, per la cui realizzazione ha cercato e faticato 
nella sua giovinezza. Le “Memorie” ce ne segnalano in particolare cinque: 
 
® La ricerca di piacere a Dio, il desiderio di ancorare la propria vita all’unico Dio, a 

“Dio solo”. È il percorso che la porta, all’inizio del suo cammino spirituale, verso 
la clausura6.  

 
® L’esigenza di soccorrere i poveri, coloro che sono spinti ai margini della società e 

delle possibilità che essa veicola. Si tratta dei “prossimi bisognosi”, il cui 
abbandono nasconde la paternità di Dio per tutti7. 

 
® L’impegno di contrastare il male, di opporsi a ciò che compromette la vita, facendo 

brillare le energie di salvezza del vangelo8. 
 
® L’istanza missionaria, la comprensione della universalità del vangelo come gratuità 

dell’amore di Dio per tutti gli uomini9. 
 
® La ricerca della gloria di Dio, della divina gloria (M. I,29), il desiderio di «non 

avere altra premura che per la gloria di Dio e la salvezza delle anime, 
abbandonando a Lui il pensiero di ogni altra cosa» (M. II,50) 

                                                 
5 Cfr. RD, Carità verso Dio, Povertà 1; Carità verso il prossimo  1. È importante osservare che in questa 

intuizione Maddalena ricupera il significato profondo della devozione al crocifisso, riscattandola dal 
rischio di arrestarsi alla sofferenza come se fosse solo quella il significato della croce. La prospettiva di 
Maddalena appare qui singolarmente vicina a quella di Giovanni che indica nella passione del Signore 
l’ora della gloria come splendore dell’amore che rimane fedele proprio quando ne viene contestata 
l’efficacia, quando si trova esposto all’incomprensione fino al rifiuto (cfr. Gv. 12,23-28; 13,1. 31-35; 
19,28-30). 

6 Cfr. Lettere di d. Libera; Memorie I,3-15. Le lettere di d. Libera sono fonte indiretta preziosa della 
ricerca giovanile di Maddalena. 

7 Cfr. I Piani, a partire dal primo, B6 (1799), Memorie I,25 (ispirazione dal libro di Tobia); RD., Pref.: 
“come serve dei poveri dobbiamo a questi le nostre cure, fatiche, premure, e i nostri pensieri”. Con 
riferimento a Mt. 18,5 e 25,31-46, Maddalena ricorda che distrarsi dai poveri significa dissociarsi 
dall’amore del Signore (RD. , Regole delle Scuole, Intr.). I due tratti dell’identità “Figlie della Carità- 
Serve dei Poveri”, sono indissociabili. 

8 Cfr. RD., Discipline per l’esecuzione, Regole delle scuole, Introduzione (pp. 95-96), Memorie I, 27 
(ispirazione dal sl 50,15), 30. Ancora alla fine delle memorie, Maddalena riconosce la sua vocazione nel 
“cercare, in  forza del sentimento d’amore [alimentato dall’eucarestia], d’impedire i peccati” (M. 
XV,74). 

9 Cfr. Memorie, I, 28 (ispirazione da Mc 16,15); 31 (preoccupazione per la riunione della chiesa greca con 
la chiesa cattolica). 



 14 

 
Queste cinque sollecitazioni, che avevano spinto Maddalena verso tentativi di soluzione 
che ne mettevano sempre in ombra l’una o l’altra, trovano originale composizione nel 
duplice comandamento dell’amore realizzato dal Signore Gesù nella sua croce, ove 
l’amore verso Dio viene vissuto nel dare espressione compiuta nella storia  al suo amore 
per l’uomo, rendendo gloria a Dio e santificando gli uomini. Nella croce del Signore 
Maddalena vede incontrarsi in maniera indissolubile l’istanza religiosa e quella 
riabilitativa-missionaria che avverte urgere dentro di sé. In questa originale 
composizione Maddalena riconosce la configurazione del suo carisma. Questa diventa 
ormai la sua strada, l’intenzionalità che la muove verso progettualità e realizzazioni. 

 
 

3.  La ricchezza  
     dell’amore del Signore crocifisso. 
 
La contemplazione dell’amore del Signore crocifisso conduce Maddalena a 
comprenderne tre inscindibili aspetti: 
 
® la rivelazione piena e definitiva dell’amore misericordioso del Padre per tutti, del 

«corso delle Divine misericordie», della “Divina Carità”, “Divina Bontà”10. In una 
storia organizzata secondo meccanismi che producono discriminazioni e distanze, 
che impoveriscono e spingono ai margini, Dio interviene facendosi vicino, 
mettendo in atto una azione di ricupero e di riconciliazione. Mediante la sua 
misericordia Dio riporta ciascuno alla sua dignità, dentro relazioni fraterne. La 
fedeltà a “Dio solo” e la ricerca della sua gloria portano così Maddalena, 
simultaneamente, alla contemplazione e verso i tre rami di Carità: essere “sola con 
Dio solo” e “animatissima ad operare per il Signore” (M XIII,13)11  

 
® la rivelazione del modo con cui Dio si fa incontro a noi mosso dal suo amore. In 

Gesù Dio si fa vicino a noi esponendosi all’umiliazione, alla povertà, alla 
condizione più bassa, fino a rimanere “spoliato di tutto, eccetto che del suo amore” 
«non respira che carità».12 È la via che Maddalena trova proclamata nell’inno 
cristologico della lettera di Paolo ai Filippesi: «il Divin Signore per noi si fece 
obbediente fino alla morte e alla morte di croce»13, e nell’autopresentazione che 
Gesù fa del suo ministero e di se stesso ai discepoli (cfr. Mc 10,45 par.): «il Divin 
nostro Salvatore, pure essendo l’Onnipotente e l’Altissimo, apparso visibile in 
terra per la nostra salute, attestò che era venuto non ad essere servito, ma a 
servire»14. È la via che Maddalena sintetizza nelle virtù del Crocifisso: ubbidienza, 
umiltà, povertà (RD, Carità verso Dio). È’ la via che Maddalena stessa percorre 
non limitandosi ad elargire la carità ai poveri dalla sua condizione di signora, ma 

                                                 
10 Cfr. RD, Virtù della mortificazione, p. 222; Piano B.8-8; B.5-5. Espressioni come il «Divino Amore», la 

Divina Carità» (RD, Carità verso Dio, Virtù dell’umiltà, Reg. 1; della povertà, Reg. 1), sono indicative 
dell’amore del Padre a cui abbiamo accesso contemplativo tramite il Signore Gesù in croce (cfr. RD, 
Carità verso Dio, Reg. 1). 

11  Nel contesto di M. XIII,13 il “sola con Dio solo” ha marcato carattere soteriologico: la relazione con Dio 
è l’unica nella quale noi troviamo piena liberazione dalle nostre debolezze. Si comprende bene dunque 
che questa relazione anima all’operare perché altri vi possano accedere. 

12  Cfr. RD, Carità verso Dio, Povertà, Reg. I; RD, Virtù della Carità fraterna, p. 204. 
13  Cfr. RD, Voto di obbedienza; Regole dell’ospitale, XV. 
14  Cfr. Regola per la Dottrina, Introduzione 



 15 

facendosi serva dei poveri, esponendosi a divenire povera per servire i poveri. 
Maddalena capì che non poteva amare i poveri da signora, l’amore del Crocifisso le 
conferiva l’onore di servirli15. 

 
® La rivelazione dell’obiettivo che Dio persegue venendoci incontro per la via 

dell’amore: accendere in noi l’amore perché in esso è la vita, la salvezza della vita, 
la sua ricchezza secondo Dio. Facendo conoscere Gesù Cristo «si viene ad eccitare 
prima la santa carità in affetto, indi s’insegna a porla in effetto» (RD, Regola per 
la Dottrina, Introduzione). 

 

4.   Il duplice comandamento dell’amore. 
 
L’amore contemplato nel Signore crocifisso conduce Maddalena a comprendere in 
modo singolare il contenuto del duplice comandamento dell’amore come sintesi della 
vita secondo il Vangelo. La carità verso Dio e verso il prossimo riceve tutta la sua luce 
«dagli esempi e dallo Spirito del Crocifisso»16.  
 
L’imperativo «inspice et fac secundum exemplar» (M. I,32; Es. 25,40, riletto 
cristologicamente in Eb. 8,5), indica la via che guida all’adempimento del duplice 
comandamento dell’amore. La contemplazione delle virtù del Crocifisso sollecita il 
nostro amore verso Dio, come risposta all’amore di Dio che in esse si rivela e si esprime 
in forma umana nella nostra storia. Lo stesso amore contemplato nel Crocifisso guida il 
nostro amore verso il prossimo, non come impresa nostra, ma come condivisione 
dell’amore di Dio verso tutti, in modo particolare verso i poveri. Si tratta del nostro 
amore come “imitazione nell’esecuzione”17, come sequela del Signore nella sua 
dedizione a ogni sorella e fratello, particolarmente i più poveri.  Nel riconoscimento e 
nella condivisione dell’amore di Dio che si è aperto a noi nell’amore del Signore 
crocifisso, ogni uomo giunge a compiutezza e così celebra la gloria di Dio, la gloria del 
suo amore. 
 
5.   L’eucaristia  
      come luogo ecclesiale dell’amore del Signore Crocifisso. 
 
L’Eucaristia è nell’esperienza di Maddalena luogo carismatico particolarmente in 
evidenza, “ambiente” spirituale che avvolge tutto il suo cammino. Dall’Eucarestia viene  
“somma pace, allegrezza, desiderio di paradiso; ma, insieme, desiderio di molto 
operare”. La ragione è “l’affetto del Signore verso gli uomini nell’atto di istituire il 

                                                 
15 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Omelia nella canonizzazione di s. Maddalena di Canossa , 2 ottobre 1988. È 

l’esperienza che Maddalena ha vissuto in modo particolarmente intenso nella fondazione della sua opera 
a Venezia: «Dio mi condusse non solo a prestarmi per quest’opera, ma a vivervi effettivamente senza 
alcun appoggio, come tante volte mi aveva fatto desiderare» (M. III,14). Si tratta di quello stile di servire 
che PIO XI ha riassunto nella sigla: «la carità nell’umiltà, l’umiltà nella carità». (Pio XI, Allocuzione in 
occasione della lettura del decreto sull’eroicità delle virtù di Maddalena di Canossa, 6 gennaio 1927). 
Maddalena esplicitamente accosta le due virtù in M. XIV,52: «mi determinai a praticare a Milano 
singolarmente l’umiltà e la carità». Pio XII, a sua volta, ha commentato: «l’amore non sa stare lontano 
da quelli che ama  […], Maddalena dei poveri si sentì serva e sorella» (Discorso per la beatificazione, 9 
dicembre 1941). 

16 Cfr. RD, pref.; Carità verso Dio, reg. 1, Carità verso il prossimo, reg. 1. 
17 Cfr. RD, Carità verso il prossimo , Reg. 1. 



 16 

divin sacramento” (M. III,45-46)18. Nella celebrazione dell’Eucarestia Maddalena 
riconosce la permanente disponibilità dell’amore del Signore crocifisso e la grazia di 
viverlo, nel servizio generoso di chi meno è raggiunto dall’amore. In modo singolare 
l’Eucaristia le richiama il momento e il modo nel quale il Signore ci ha affidato il 
comandamento dell’amore. La stretta vicinanza tra l’ultima cena del Signore e la 
consegna ai discepoli del “suo” comandamento indica che questo va vissuto come 
effettiva unione dei cuori, come condivisione. A sua volta l’intima connessione tra cena 
e passione del Signore ne sottolinea la totale gratuità e la misura senza misura (RD, 
Istruzioni alle figlie, virtù della carità fraterna)19.  
 

6.   Maria, l’addolorata madre della carità,  
      “fondatrice” dell’opera di Maddalena. 
 
Maddalena riconosce in Maria il luogo ove l’amore del Signore Crocifisso ha trovato 
piena accoglienza; cosicché da Lei le figlie della Carità sono chiamate ad apprendere 
come divenire disponibili alla carità del Signore. L’esemplarità di Maria, per il dono 
dello Spirito e nella comunione dei santi, si traduce nella sua maternità. Si tratta di una 
maternità che ha chiara configurazione apostolica: Maria ai piedi della croce è partecipe 
della lotta contro il male, della dedizione che chiede l’accoglienza illimitata degli 
uomini segnati dalle ferite del peccato. .Maria è «costituita madre della Carità sotto la 
croce, in quel momento in cui alle parole del Divin suo Figliolo moribondo, tutti, 
benché peccatori, nel suo cuore ci accolse» (RD, pref.). Poiché questa maternità è 
partecipazione alla passione del Signore per il riscatto di tutti noi peccatori, Maddalena 
ne riconosce un esercizio peculiare nella fondazione delle Figlie della Carità: esse sono 
il suo istituto, dedicato ai poveri di educazione, istruzione e di assis tenza, a causa del 
peccato.20 Nell’ottica di Maddalena il lasciarsi educare da questa maternità significa 
operare faticando e patendo perché ogni uomo venga alla luce come figlio di Dio21. 
 
 
7.   La carità secondo la logica del Crocifisso  
      plasma la fraternità della comunità. 
 
Dall’amore gratuito e capace di risanare ogni ferita, che contempliamo nel Signore 
Crocifisso, che celebriamo nell’eucaristia e che vediamo del tutto accolto in Maria, 
madre della carità, nasce la fraternità. Essa esplica la sua vitalità quotidiana e regge 

                                                 
18 Frequenti sono i richiami eucaristici nelle “Memorie”, cfr. Già I,25; poi III,19; III,33; IV,11. 19. 40; V,6. 

14. 36; VII,7. 16…. 
19 Cfr. M. III,46-49: «l’aver letto qualcosa che trattava dell’ultima cena di Gesù, e, in particolare, del suo 

affetto verso gli uomini nell’atto di istituire il Divin Sacramento […], mi fece entrare in me stessa al 
punto che cominciai a raccogliermi…; questo sentimento dell’amore di Gesù Cristo verso gli uomini… 
mi dava tanta brama di farlo conoscere e amare». 

20  Cfr. Ep II/1, 505; II/2, 1135. 1426; III/1, 178. 240; III/2, 936. 1001. 1266; III/5, 4050. 
21  Questo carattere apostolico della maternità di Maria risalta in un appunto preso da una comp agna 

durante una conferenza di Maddalena, tenuta per animare le figlie della Carità: «fece vedere che 
l’amore di Maria fu costante nelle pene del suo Gesù, fino ad agonizzare sotto la croce, ma sempre 
intrepida e costante nelle pene. Così una figlia della Carità deve essere forte e costante nell’imitarla, 
ancorché le avesse a costare la vita nell’esercizio delle opere dell’Istituto» (Rss II,222-223) Cfr. anche il 
Piano dell’Istituzione delle Terziarie delle Figlie della carità (Rss II,46). 



 17 

nelle prove dell’apostolato se le sorelle saranno ben fondamentate interiormente, ossia 
se per esse l’amore del Signore è sorgente e regola di vita (RD, Virtù della Carità 
fraterna). Alla fraternità veniamo generati e rigenerati dal perdono, dalla 
riconciliazione, come suo dinamismo costante, quotidiano: «resta pure prescritto che se 
mai succedesse ad alcuna di mancare alla carità verso qualche sorella, debba chiedere 
scusa e riconciliarsi con essa prima di andare a dormire» (RD, Carità verso il 
prossimo, reg. 5). La vita fraterna è in radice segnata dal riconoscersi reciprocamente 
visitati dalla misericordia di Dio nell’amore del Signore Crocifisso. Così la fraternità 
della comunità22, appare come la prima attuazione del duplice precetto della carità 
contemplato nel Signore crocifisso. Essa è la condizione indispensabile per mantenere 
effettivamente la carità come ispirazione di tutto l’operare: senza questo si è esposti al 
rischio di divenire “fantasmi di carità”23.  

 
 

8.   La ministerialità della Carità:  
      una carità universale e integrale. 
 
Connotazione costitutiva del carisma di Maddalena appare fin dall’inizio la 
ministerialità della carità in relazione alle condizioni dell’esistenza umana nella storia. È 
la concreta condizione dei poveri a determinare l’operatività della carità24. Secondo il 
carisma di Maddalena l’amore del Signore suscita certo la contemplazione stupefatta e 
grata e però sempre in modo tale da indicare la direzione dell’operatività mossa dalla 
carità. Come essa stessa si esprime, si tratta di “imitare nella esecuzione del secondo 
precetto della carità il Divin Salvatore”25. Nell’operare c’è l’assunzione di un patire 
come segno di una lotta al male di cui la croce del Signore rivela tutto il peso e la 
dedizione che essa richiede. Il “torcular calcavi solus” (M. V,15, che si riferisce a Is. 
63,3, già interpretato cristologicamente in Ap. 19,15), ben evoca la determinazione e la 
dedizione con cui il Signore conduce la lotta contro il male 26. Strettamente connesso 
con la lotta contro il male è l’atteggiamento e lo stile dell’umiltà del servizio, che si 
adegua alla situazione della persona e mira alla sua promozione, a fare in modo che essa 

                                                 
22 Il binomio comu nità-fraternità sottintende una non coincidenza e però anche una necessaria correlazione. 

Fraternità rinvia a una qualità delle relazioni motivata da un’intenzionalità che ispira lo stare insieme. 
Comunità dice la struttura, l’organizzazione nella quale la  fraternità prende corpo e che la fraternità 
stessa si dà per garantirsi le indispensabili condizioni. Cristianamente la fraternità sta nel condividere, 
nel rendersi reciprocamente disponibili i valori del Vangelo, nel fare insieme la volontà del Padre. Certo 
ciò avviene tramite la struttura umana di ciascuno che dal vangelo si lascia avvalorare e purificare. 
Fraternità è anche aiutarsi in questa comune disponibilità al Vangelo. Fa parte di questo aiuto la 
comunità, come insieme di ritmi e strumenti assunti per questo scopo. La comunità è fatta per essere 
laboratorio di fraternità e così anche segno (cfr. CONGREGAZIONE PER GLI ISTITUTI DI VITA CONSACRATA 
E LE SOCIETÀ DI VITA APOSTOLICA, La vita fraterna in comunità, Roma 1994). 

--------------------------------- 
23 Cfr. RD; Carità verso il prossimo , Reg. V; La virtù della carità fraterna, pp. 205-207; rimanda a Gv 

13,34-35, in connessione con l’eucarestia e a Mt 18,19-20, alla fine della trattazione, p. 217. 
24  «A tre particolarmente sembrano potersi ridurre le necessità del nostro prossimo, dalle quali derivano poi 

quasi tutti i mali. Necessità d’educazione, necessità d’istruzione, necessità d’assistenza, e di 
sovvenimento nelle malattie, e nella morte» (Piano B.6-6). 

25  Cfr. RD, Carità verso il prossimo , Reg.1. 
26  La rilettura cristologica sottolinea che la lotta di Dio contro il male ha trovato la sua definitiva attuazione 

in Cristo e nella sua Pasqua, ove il male è destituito di ogni pretesa di giustificazione, è calpestato 
definitivamente ed espulso dalla sua pretesa di determinare l’uomo. 



 18 

possa trovare il suo posto nella società e nella comunità ecclesiale, riflesso ed 
esperienza del posto che le è accordato dal Signore27. 
 
Articolazioni permanenti e indissolubili del carisma sono i tre rami o ministeri di carità: 
educazione (o riscatto e promozione dalle povertà), evangelizzazione (rivelazione della 
fonte e traguardo della dignità di ogni persona), e assistenza (testimonianza/annuncio   
che la vulnerabilità umana non è segno dell’abbandono da parte di Dio e non è l’ultima 
parola della vita)28. Queste tre direzioni della carità emergono come il concretarsi 
dell’amore ne lle strutturali condizioni storiche dell’uomo, per il quale il Signore si è 
esposto alla croce.  
In esse è agevolmente riconoscibile una implicita antropologia del carisma, 
l’antropologia della carità, che chiede di prendersi cura delle condizioni della libertà 
della persona perché possa riconoscere l’amore del Signore e a lui affidarsi, in 
condivisione operosa, fedeltà e fiducia. 
I poveri, che sono sempre degli impoveriti, in condizioni di svantaggio, sono il test di 
come la carità, la carità del Signore accolta e condivisa, sappia far emergere e custodire 
il valore di ogni uomo, nel modo proprio della sua dignità.  
La ministerialità della carità, come Maddalena la intende a partire dall’amore del 
Signore Crocifisso, contiene l’apertura missionaria al mondo intero, verso ogni luogo 
ove il Signore non è amato perché non conosciuto e ove l’uomo non è fatto oggetto 
dell’amore: “avrei bramato di potermi ridurre in polvere, se in quel modo avessi potuto 
dividermi per tutto il mondo perché Dio fosse conosciuto ed amato” (M. III,50)29.  

 
 
 

9.  Il carisma di Maddalena: pratica della contemplazione  
     della carità del Crocifisso. 
 
Colto sinteticamente, secondo la sua genesi, il carisma di Maddalena si presenta dunque 
come una peculiare intuizione della carità del Signore nel mistero della sua passione: 
essa è del tutto gratuita, immeritata (rivolta a noi incapaci di comprenderlo), fraterna 
(costituisce in reciprocità riconciliata) e apostolica, abilita a servire sullo stile del 
Signore, senza pretesa di farsi valere, ma solo di farlo bene.30 Proprio questo volto 
dell’amore del Signore, che ne racconta gloria nella passione, la risurrezione nella 
morte, è anche la fonte della unità di vita del carisma vissuto, poiché esso non fa che 
assecondare la dinamica della carità contemplata, condivisa e offerta. Il tutto viene 
riassunto da Maddalena stessa nella affermazione: “Fare conoscere Gesù Cristo, 
giacché Egli non è amato perché non è conosciuto”.31 La conoscenza del Signore, 
poiché è conoscenza del suo amore per noi, porta a condividere il suo amore tra noi e 
verso coloro che portano i pesi del non amore. 

                                                 
27 Cfr. RD, Virtù dell’umiltà, Reg. 1-3; Carità verso il prossimo , Reg. 2; Regole delle Scuole, Intr.; Reg.   

XXXI. 
28 Sui tre rami di carità come vie per l’attuazione integrale della carità l’istituto delle FdCC dispone di due 

documenti recenti: Linee portanti della Carità ministeriale delle Figlie della Carità Canossiane, Roma 
1996; L’interministerialità nella Comunità Canossiana segno leggibile della Carità, Roma 2002. 

  29 Cfr. Già M. I,28; II,45-46. Nella stessa linea va vista l’apertura ecumenica di Maddalena, che nelle 
circostanze storiche dell’epoca non ebbe occasione di esplicitarsi (cfr. M. I,31; XIII, 77). La carità del 
Signore è apertura a tutti che cerca riconciliazione.  

 30 Cfr. RD, Regole delle Scuole, 35. 
 31 RD, Discipline per l’esecuzione, Regole delle scuole, 1. 



 19 

Nella chiesa il carisma di Maddalena si è realizzato fin dall’inizio secondo lo statuto 
della vita religiosa/consacrata, assumendone i tratti peculiari della professione di castità, 
povertà e obbedienza, secondo lo spirito proprio e la forma della comunità fraterna-
apostolica32. Il carisma però conosce anche una partecipazione di laici, secondo 
modalità differenti, che esperienze e documenti dell’istituto hanno cercato di mettere in 
atto e di esplicitare33. Nella varietà delle modalità di partecipazione al carisma va 
riconosciuto il suo carattere ecclesiale (non appropriabile in esclusiva da nessuno), e   la 
priorità delle sue intenzionalità e finalità rispetto alle forme di attuazione. Va però 
mantenuta desta l’attenzione ai soggetti che nel carisma si riconoscono perché essi 
assumano, secondo il loro stato, modalità di vita quotidiana in grado di alimentare e 
tenere in forma il carisma. Così esso concorre alla vitalità della Chiesa, a mantenerla 
sensibile a tutte le tonalità del vangelo 
 

10.  “Figlie della Carità - Serve dei Poveri”  
 
Il nome Figlie della Carità-Serve dei Poveri (RD., Pref.), sottolinea come il duplice 
precetto della Carità dà identità alle persone che condividono il carisma di Maddalena, 
realizzando la loro santificazione nella sequela del Signore Crocifisso, come dedizione.   
alla gloria di Dio e alla salvezza delle anime34. È proprio la connotazione pasquale della 
carità a sottolineare l’inscindibilità dei due aspetti, poiché nella passione del Signore 
viene del tutto allo scoperto l’orientamento del suo amore verso coloro che in modo 
particolare portano le conseguenze pesanti della sua assenza o del suo essere esposto al 
rifiuto nella storia. Il servizio dei poveri è nome specifico dell’amore del Signore 
secondo i tratti della passione, è segno attuativo della sua gloria, della sua signorìa nella 
nostra storia. È la inedita nobiltà del Vangelo che Maddalena ha appreso dalla 
contemplazione del Signore Crocifisso. 
 

 

                                                 
32 Cfr. RD, Dei voti dell’Istituto , p.47; Piano B.10-9. Maddalena avverte che il suo Istituto non forma 

«una religione monastica claustrale, nondimeno […] gli individui che lo compongono debbono 
osservare una vita religiosa» (RD, Dei voti dell’Istituto), i cui mezzi principali sono i tre voti di castità, 
povertà, obbedienza, la vita fraterna in comunità, secondo la regola (cfr. B.7-7) 

33  Cfr. XI CAPITOLO GENERALE, La promozione dei laici nell’oggi della chiesa e dell’istituto, Roma 1984; 
VO.I.CA, Il volontariato internazionale canossiano, Roma 1996, part. pp.14-18. 

34  Precetto qui non ha riferimento a qualcosa che risulta imposto, ma, biblicamente, indica ciò che risulta 
irrinunciabile a motivo del suo valore, della grandezza valorizzante del dono da cui esso scaturisce (cfr. 
L’incipit della prefazione della RD.) 



 20 

 

3  Carisma  
    e spirito dell’Istituto  
 
 

 

 

Il carisma per essere vissuto ha chiesto e chiede un insieme di atteggiamenti e di 
condizioni, di iniziative, che ne esprimono e ne realizzano la indispensabile cura. Il 
carisma vive di un suo spirito, riflesso dello Spirito del Signore, che si concretizza in un 
insieme di atteggiamenti, di modi di vivere e servire che pongono permanentemente 
istanze formative. Maddalena parla più volte dello «spirito dell’Istituto da tramandare 
intero e perfetto a quelle che dopo di voi verranno» (RD, Conclusione, p. 315), da 
«conservare puro e scevro da ogni impaccio» (Ep. II/1, 149), come anche dello “spirito 
della Regola”1. I luoghi ove il carisma è custodito e coltivato sono essenzialmente due: 
la comunità cristiana e la comunità fraterna carismatica, l’istituto2. Nella chiesa, tra 
comunità cristiana e istituto si intreccia una reciproca e feconda relazione. Il ritmo 
essenziale della chiesa, l’anno liturgico, e il suo cammino concreto nella storia degli 
uomini, sono nutrimento fondamentale che l’istituto condivide con tutti  i soggetti 
ecclesiali. Da parte sua, in forza del carisma da cui trae vita, l’istituto contribuisce al 
cammino della chiesa, alla sua vitalità. Esso è sorto come dono dello Spirito per la 
santità della chiesa, perché essa possa farsi presente tra gli uomini, nei modi propri della 
sua missione. Avere cura del carisma significa essere attenti alle condizioni che 
realizzano questo scambio vitale. 
 

 
1.  Il Carisma  
     nella vita nella chiesa.  
 
 
Il carisma trova il primo e fondamentale alimento il carisma lo trova nella vita della 
chiesa, nel comune ascolto della Parola, nella celebrazione della grazia nei segni che la 
rendono visibile, nel riferimento ai che assicurano alla chiesa fedeltà e unità. Il carisma 
ci rende partecipi della vita della chiesa secondo la sua propria tonalità, secondo la 
storia di santità che esso ha suscitato. Anche in tal modo concorre a dare risalto alla 
multiforme grazia di Dio.  

                                                 
1 Cfr. RD, Impieghi della superiora , p. 243. Lo “spirito dell’istituto” non designa atteggiamenti e 

condizioni attinenti non soltanto al campo mora le o della pietà, ma all’integralità della persona, quindi 
anche all’intelligenza, all’equilibrio, alla libertà e alla responsabilità. Si tratta insieme di “sensibilità” e 
di esercizi e strutture che concorrono a far percepire esistenzialmente il significato del carisma e ciò che 
esso esige per incarnarsi in noi. 

2 Va da sé che i due soggetti, comunità cristiana e specifica comunità carismatica, non sono esterni l’uno 
all’altro. La comunità fraterna canossiana è nella comunità cristiana, vive l’identica fede, come soggetto 
originale, portatore di un carisma per la chiesa. 



 21 

Rispetto a quanto propone il ritmo fondamentale della vita della chiesa, la vita della 
comunità e il proprio cammino personale non domandano primariamente delle aggiunte, 
quanto piuttosto di porre delle attenzioni, degli accenti che consentano di riconoscere 
donde trae linfa il carisma all’interno del patrimonio della fede e come, esso, d’altra 
parte, ne metta in risalto degli aspetti. In questa luce vanno comprese e apprezzate 
preghiere e pratiche che l’istituto ha proposto lungo la sua storia e che rinnova e adatta 
nel tempo. 
 
® Centralità della Pasqua e contemplazione delle virtù del Crocifisso. Così la 

devozione al Crocifisso ha il suo fondamento e prende il suo posto nella centralità 
cristologica e pasquale della fede cristiana e ne mette in risalto la gratuità onerosa e 
proprio per questo la concreta universalità. Questo accento si alimenta nella 
meditazione della Parola e può attraversare tutta l’esperienza sacramentale che ha il 
suo perno nell’eucarestia 3. La meditazione e l’imitazione delle virtù del Crocifisso, 
intuizione profonda della ricchezza della sua vita fin dentro e oltre la morte, ci  
chiede di elaborare la loro attuazione nelle condizioni concrete del nostro operare 
ecclesiale. Ci porta a sottolinearne il carattere di servizio e ad assumerne gli 
atteggiamenti. In questo modo l’ispirazione carismatica canossiana si fa peculiare 
proposta di lettura del mistero pasquale e contribuisce alla comprensione e 
attuazione della grazia pasquale che fa vivere la comunità ecclesiale. 

 
® Eucarestia e fraternità. La partecipazione all’eucarestia, memoria della Pasqua del 

Signore, ci ricorda continuamente che la comunione della comunità cristiana nasce 
dal dono della riconciliazione ed è aperta a tutti. L’intuizione carismatica di 
Maddalena ci porta a vivere l’Eucaristia con l’accento della piena confidenza 
nell’amore del Signore, come luogo ove ci viene ogni volta consegnato il 
comandamento dell’amore, come grazia che ci istruisce sulle vie della fraternità e 
del servizio. 

 
® Dedizione al Regno di Dio secondo il duplice comandamento dell’amore. Il 

duplice comandamento dell’amore, formulato anche come ricerca della gloria di 
Dio e della salvezza delle anime che si saldano insieme nella propria santificazione 
(RD, pref.), corrisponde alla priorità assoluta accordata al Regno di Dio e alla sua 
giustizia e costituisce l’orientamento fondamentale della vita cristiana che la chiesa 
custodisce e alimenta. La lettura pasquale del duplice comandamento, propria del 
carisma, concorre a tenerne in risalto la sua fonte e il suo modello. 

 
® Missione della chiesa e rami di Carità. Le specifiche forme della Carità 

ministeriale, i tre rami di Carità, sono partecipazione, secondo il nostro carisma, 
alla missione della chiesa, chiamata a mostrare il volto salvato della vita e a 
servirne le vie. In modo particolare tramite la attenzione accordata ai più poveri 
diamo il nostro contributo perché la chiesa sia presso gli uomini come segno e 
strumento dell’amore del Signore e perché tutti, specialmente, chi non ha voce e 
posto, lo trovi nella chiesa. 

 
 

 
                                                 

3  Questo aspetto risalta particolarmente nelle Memorie, ove spesso l’esperienza eucaristica congiunge la 
ricchezza dell’amore del Signore con le fatiche apostoliche. 



 22 

® Maria, la madre del Signore, madre della Carità. Anche il posto di Maria, la 
madre del Signore, nella vita cristiana, viene illuminato dalla sua peculiare 
relazione con il Signore crocifisso e dalla sua prospettiva apostolica specifica del 
carisma. Maddalena riconosce nella Madre Addolorata la “madre della carità sotto 
la croce”. Nell’esemplarità di Maria per la chiesa che cammina nella storia, il 
carisma canossiano legge anche l’esemplarità per il proprio carisma e la pone  in 
risalto come suo aspetto significativo per tutta la comunità cristiana. 

 
 
2.  Il carisma  
     nella vita dell’istituto.  
 
 
Il carisma esiste sempre in quanto vissuto, secondo tre modalità distinte e correlate 
dall’interno: esso è allo stato sorgivo nella vita della fondatrice, conosce una forma 
istituita in quanto condiviso e approvato nella chiesa, viene personalmente assunto da 
ogni sorella e fratello che si riconosce chiamato a parteciparvi. Esso è, senza soluzione 
di continuità, carisma della fondatrice, carisma di fondazione, carisma di istituto4. 
Mantenerlo in questa feconda connessione, accettando la tensione che questo implica, è 
compito formativo che non può essere eluso. 
 
® Carisma e percorsi di formazione.  
 

Compreso e vissuto nella fede, il carisma è nelle nostre mani come permanente 
istanza di formazione, senza della quale esso rischia o di chiudersi in una forma (di 
un momento storico e ambiente culturale), o di esporsi a improvvisazioni che ne 
mettono in ombra il fecondo raccordo con l’esperienza e la testimonianza sorgiva, 
ossia con il carisma come dono. 
Possiamo qui sinteticamente, come appunto per il dialogo e il cammino comune, 
richiamare alcune operazioni di fondo della formazione permanente5: 

 
§ La scoperta. Noi viviamo il carisma sempre all’interno di formulazioni (verbali, 

di modi di vita, di servizio..), nelle quali lo abbiamo ricevuto e secondo le nostre 
successive esperienze. È’ importante che le une e le altre si riaccostino, secondo 
                                                 

4 Occorre riconoscere che questa terminologia è definibile solo approssimativamente. È stata introdotta 
ed è utile per comprendere alcune istanze del rinnovamento che la formazione deve saper assumere. 
Per carisma del fondatore possiamo intendere un’insieme di tre elementi: un’ispirazione evangelica, 
una progettualità che da essa scaturisce e coinvolge, il ruolo proprio dell’iniziatore, anche attraverso 
doni e attitudini strettamente personali. Il carisma di fondazione indica un valore evangelico in 
evidenza con gli obiettivi che da esso scaturiscono rispetto a una determinata situazione e attorno a cui 
si realizza una convergenza e una condivisione. Carisma di istituto è il carisma di fondazione nella 
recezione e con gli apporti di comprensione ed esperienza che ne qualificano la realizzazione nella 
storia della famiglia religiosa che vi si è riconosciuta. Lo spirito di istituto appartiene a tutti i momenti 
del carisma e si rinnova proprio promuovendo per fedeltà al carisma, le forme espressive e attuative di 
questo. Per l’assunzione della categoria paolina di carisma in riferimento alla vita consacrata e per 
questa materia, qui semplificata a termini elementari ed essenziali, si può vedere G. ROCCA, Il carisma 
del fondatore, Milano 1998, che offre anche la selezione della bibliografia sul tema. 

5 Si può agevolmente riconoscere questo processo in modo particolare nella Prefazione alla regola 
diffusa e trovarle sinteticamente racchiuse nell’urgenza di “essere ben fondamentate interiormente” 
RD, Virtù della carità fraterna, p. 204) 



 23 

tappe utili e significative, alla realtà sorgiva a cui esse attingono, attraverso una 
corretta lettura delle fonti del carisma6 e della fede entro la quale il carisma vive. 
La scoperta diviene in noi nuova comprensione e possibilità di ridisegno di nostri 
modi di vivere ed operare. 

 
§ L’interiorizzazione . La riscoperta non risulta produttiva in noi se non trova la 

via per scendere a livello delle motivazioni, se non nutre la nostra memoria 
fondamentale, la nostra riserva di ragioni di vita, oltre il gioco dei risultati 
quotidiani (gratificazioni e pesi). Certo si tratta dell’azione dello Spirito, ma vi 
sono, secondo l’esperienza umana e della chiesa, strumenti e atteggiamenti che la 
assecondano, come ad es. la riflessione condivisa che cerca di mettere in dialogo 
le situazioni della vita con la ricchezza del carisma nella fede7. 

 
§ Il rinnovamento. Il carisma diventa operativo sempre attraverso le nostre 

risorse, le nostre attitudini che coltiviamo rendendole competenze. Ogni volta 
che il mutamento culturale-sociale ci porta verso variazioni di competenze e di 
strumenti di cui avvalerci si pone anche il compito di ridisegnare il loro raccordo 
con l’ispirazione carismatica. Nessun strumento infatti è neutro; l’ispirazione 
carismatica porta con sé atteggiamenti e vigilanze che ne consentono un uso 
coerente (e eventualmente una critica purificatrice)8.  

 
§ La decisione . Ogni percorso formativo, come riassunzione del carisma nella 

propria vita, termina in decisione. Essa si colloca a livelli diversi, personale, 
comunitario, di provincia, di istituto. È importante però non dimenticare che ogni 
decisione viene da un percorso (che ne rende comprensibili e quindi motivanti 
dall’interno le ragioni), e chiede un percorso (la cura delle condizioni della 
traducibilità operativa). In questo quadro ad es. vanno collocati progetti di vita di 
comunità, progetti di provincia 9. 

 
Si tratta di quattro operazioni che si implicano reciprocamente, continuamente 
provocate dal cammino della vita, ove nuove condizioni sollecitano orientamento e 
decisioni e queste portano esigenza di riscoperta, interiorizzazione, in vista di 
rinnovamento . 

 
® Vita di Istituto e formazione.  
 

La vita di istituto ha essa stessa ritmi a chiara implicanza formativa, sottolineando di 
volta in volta, di fatto l’una o l’altra operazione (o un loro insieme). I capitoli 
generali e provinciali sono vettori di rinnovamento, i seminari di studio sono spazi di 
riscoperta e interiorizzazione, le commissioni di singoli rami possono essere di fatto 

                                                 
6 Per un’indicazione semplice e di massima si può vedere la scheda: Per una lettura degli scritti di 

Maddalena. 
  7 Nel linguaggio di Maddalena vi corrisponde l’esigenza di tradurre in virtù l’ispirazione carismatica (cfr. 

Istruzioni alle figlie nella RD, ma non solo). 
  8 L’istanza di rinnovamento mi pare emergere soprattutto nei piani ove Maddalena dà risalto 

all’importanza di un agire pertinente alle situazioni e nella RD, ove anche per la vita delle sorelle 
domanda di essere rispettose di luoghi e consuetudini (cfr. RD, Virtù della Carità fraterna; Impieghi  
della superiora). 

 9  L’epistolario di Maddalena contiene  molti elementi interessanti per elaborare processi di discernimento 
e di decisioni coerenti con il carisma. 



 24 

processi che abilitano a decisioni. Essi sono momenti importanti di esercizio dello 
spirito dell’istituto a servizio della responsabile ricomprensione e assunzione del 
carisma10. 

 
® Fraternità in comunità e formazione .  
 

I ritmi quotidiani della vita fraterna, come condivisione delle gioie e delle fatiche di 
ogni giorno, come esercizio delle attenzioni che il servizio ci chiede, come aiuto 
reciproco al cammino di ciascuna sorella, secondo gli appelli della grazia del Signore 
e del carisma, fanno della comunità singolare luogo di formazione continua. Lo 
strumento del progetto comunitario, con il discernimento e le verifiche che esso 
comporta, ci aiuta a tenere il filo del racconto della grazia di Dio tra noi e a mettere a 
punto con paziente perseveranza lo stile di vita fraterna e personale capace di 
suggerire all’ambiente nel quale viviamo il pregio del Vangelo e del dono-carisma 
che ci è affidato. 
Comprendere il carisma nell’oggi della chiesa per il mondo, assumerne le istanze 
formative nel solco dello Spirito dell’istituto è spazio di incontro e di dialogo che ci 
consente di riconoscere tra noi la ricchezza del dono che ci identifica, di renderne 
grazie a Dio proprio mentre la spendiamo come vitalità della chiesa, come gloria 
della carità del Signore che brilla nel dire ai poveri che la sua passione è per loro, e 
che essi hanno motivo di contare sull’amore di Dio e di aprirsi all’amore11  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

                                                 
10 Secondo le delibere del XIV capitolo generale (2002) si possono adottare come strumenti e categorie 

riassuntive delle operazioni proprie del cammino formativo quelle del “racconto” e dello “stile di vita”. 
In tempi di grandi e rapidi cambiamenti e di urgenza di inculturazione del carisma in contesti diversi, 
esse sembrano particolarmente utili a coltivare la fedeltà (il racconto chiede e aiuta a non procedere per 
interruzioni), elaborando l’efficacia del carisma “in situazione”. 

11 Cfr. RD., Regola per la Dottrina, Intr. . 


