
www.rocciadibelpasso.it/mariologia3.htm 
 

MARIA NEL MAGISTERO DELLA CHIESA  
DA PIO IX A GIOVANNI PAOLO II 

  
1. Introduzione e magistero mariano fino a Pio IX 
2. Pio IX 
3. Leone XIII 
4. Pio X 
5. Benedetto XV 
6. Pio XI 
7. Pio XII 
8. Giovanni XXIII 
9. Concilio Ecumenico Vaticano II 
10. Paolo VI 
11. Giovanni Paolo II 
  
1. Introduzione e magistero mariano fino a Pio IX 
1.1. Introduzione 
Non potendo estendere l'analisi a tutti i documenti dei papi, è stata fatta una scelta secondo i criteri 
del rilievo dottrinale, dell'importanza per la vita cristiana, del riferimento ai problemi della Chiesa, 
primi fra tutti il rinnovamento della fede e del culto e l'ecumenismo. Di ogni documento verrà 
presentata una breve sintesi dottrinale e sottolineata l'importanza per la mariologia. Una 
caratteristica comune dei documenti mariani presi in esame è l'autorevolezza con cui essi 
propongono la dottrina, anche quando non si pronunciano ex cathedra come nelle definizioni 
dogmatiche dell'Immacolata Concezione del 1854 e dell'Assunzione del 1950. Si tratta di un 
Magistero ordinario che non esita a prendere qualche volta una forma straordinaria come nella 
proclamazione di Maria Regina ad opera di Pio XII con l'Enciclica Ad coeli Reginam e di Maria 
Madre della Chiesa ad opera di Paolo VI nel discorso pronunciato al termine della III sessione del 
Concilio Ecumenico Vaticano II, il 21 novembre 1964. Ma anche fuori di questi casi l'intento dei 
papi di insegnare autorevolmente traspare da un insieme di note caratterizzanti il loro Magistero, 
tra cui gli appelli solenni, prolungati ed insistenti al corretto culto di Maria, (Paolo VI, Marialis 
cultus) il ricorso alle fonti bibliche, patristiche, conciliari per convalidare le loro asserzioni, lo stesso 
tipo di documento prescelto per esporre il loro insegnamento, quali la forma solenne delle 
encicliche. (Giovanni Paolo II, Redentoris Mater). 
 
1.2. Il Magistero mariano fino a Pio IX 
Vari Concili hanno proposto dottrine riguardanti Maria e confermato la fede della Chiesa. Sono 
specialmente il Concilio di Nicea (325), di Efeso (431), di Costantinopoli II (553) e del Laterano 
(649) per quanto riguarda la perpetua verginità e la maternità divina di Maria; il Concilio di Trento 
(sess. V, 1546) per l'esclusione di Maria dalla necessità di soggiacere alla legge del peccato 
originale e, sembra, per la sua immunità da qualsiasi colpa. 
Tra i pontefici ricordiamo: 
- S. Leone Magno (440-461) specialmente nelle sue omelie sul Natale;  
- S. Gregorio Magno (590-604) nelle sue omelie; 
- Innocenzo III (1198-11216) nei suoi splendidi sermoni e nell'inno Salve mundi spes Maria;  



 2

- Bonifacio IX (1389-1404) nella bolla con cui nel 1390 istituisce la festa della Visitazione di Maria; 
- Eugenio IV (1431-1447) nelle bolle Exultate Deo e Cantate Domino del 1439; 
- Sisto IV (1471-1484) nella Lettera Apostolica del 28 febbraio 1476 Cum praeexcelsa;  
- Leone X (1513-1521) nella bolla Pastoris aeterni del 1520; 
- Pio V (1566-1572) nella condanna dell'errore di Baio che sosteneva l'assoggettamento di Maria 
alla legge del peccato e nella bolla Consueverunt Romani Pontifices del 17 settembre 1569, che si 
può considerare come la carta istitutiva del Rosario; 
- Sisto V (1585-1590) nella bolla Dum ineffabilia del 1585; 
- Paolo V (1604-1621) nella bolla Immensae bonitatis del 1615;  
- Benedetto XIV (1740-1758) nella Lettera Apostolica Gloriosae Dominae del 27 settembre 1748; 
- Clemente XIII (1758-1769) nella bolla Quantum ornamenti del 1760;  
- Pio VII (1800-1823) nelle bolle In officii debent del 1801, Tanto studio del 1805, Quod divino 
afflatu del 1806 e Praesentissimum sane del 1830; 
- Gregorio XVI (1831-1846) nella bolla Praesentissimum sane del 1832 che ripropone quella di Pio 
VII. 
 
2. Pio IX (1846 – 1878) 
 
2.1. Documenti mariani di Pio IX 
 

DOCUMENTO TITOLO ARGOMENTO DATA 

Lettera Enciclica UBI PRIMUM Sull’Immacolata concezione 11/02/1849 

Lettera Apostolica INTER OMNIA Sui privilegi della S. Casa di Loreto 26/08/1852 

Allocuzione INTER GRAVES Sulla prossima definizione 
dogmatica dell’Immacolata 
Concezione di Maria 

01/1/1854 

Lettera apostolica INEFFABILIS DEUS Definizione dogmatica 
dell’Immacolata Concezione di 
Maria 

08/12/1854 

 
2.2. La lettera apostolica "Ineffabilis Deus" 
Questo documento nomina nell'introduzione l'eterna predestinazione di Maria alla maternità divina, 
alla pienezza della santità e alla esenzione dal peccato originale. A mo' di sintesi viene poi 
descritta la fede della Chiesa in questo privilegio fin dai più antichi tempi, mentre vengono 
particolarmente ricordate le benemerenze dei papi: incremento del culto, precisazione del 
contenuto della festa, proibizione delle dottrine contrarie. Vengono quindi trattati passi biblici che 
possono offrire accenni al mistero, innanzitutto il Protovangelo. Dall'insegnamento dei Padri viene 
ricordata l'antitesi Eva-Maria ed infine si costata il consenso della Chiesa attuale, pastori e gregge. 
La dottrina espressa in forma negativa nella bolla di definizione dogmatica, trova una formulazione 
positiva nella prima parte della stessa Bolla, quando riferisce l'interpretazione che fecero i santi 
Padri dei testi scritturistici, soprattutto di Lc 1,28 e delle innumerevoli figure che appaiono nella 
stessa Scrittura e che la Bolla riferisce a Maria. La definizione dogmatica, con un linguaggio di 



 3

notevole precisione, risponde alle due questioni che erano state il cavallo di battaglia sin dal primo 
momento in cui si tematizzò questo problema teologico. Le due questioni erano:  
a) Com'è possibile che Maria, creatura umana come tutti, non sia incorsa neppure per un istante 
nel peccato della razza a cui essa apparteneva in modo stretto e reale?  
b) Com'è possibile che essa venisse redenta e salvata prima che Cristo fosse apparso per 
redimere il mondo?  
Alle due questioni la "Ineffabilis Deus" risponde con grande precisione, usando due termini 
fondamentali:  
- previsione e preservazione: a) Tutti gli altri uomini furono, sono e saranno redenti dopo essere 
caduti nel peccato della razza. Maria, fu preservata affinché non vi cadesse;  
- b) Tutti gli uomini sono stati redenti mediante una redenzione liberatrice, cioè mediante una 
redenzione il cui oggetto è di liberare l'uomo caduto nel peccato. Maria lo fu mediante una 
redenzione preventiva, cioè mediante una redenzione che impedì che fosse immersa in questa 
colpa. Questa redenzione si compì anticipatamente: cioè in previsione dei meriti redentori di Cristo 
Signore Redentore, e in vista della vocazione alla divina maternità a cui era predestinata.  
Alla luce della dottrina della "Ineffabilis Deus", si devono precisare alcune nozioni:  
1. Parlando di "concezione" di Maria, intendiamo riferirci all'inizio assoluto di una natura umana 
individuale;  
2. Parliamo inoltre di una concezione "passiva": cioè ci riferiamo al momento in cui Maria è 
concepita da sua madre come creatura umana concreta;  
3. Affermiamo che quel primo momento di esistenza realmente "umana" di Maria, benché essa non 
fosse cosciente, fu già non soltanto un momento di autentica liberazione da qualsiasi forma di 
peccato, ma, soprattutto, un momento di profonda e radicale "gratificazione" da parte di Dio;  
4. Quando parliamo di "peccato originale" intendiamo parlare di una situazione morale negativa di 
fronte a Dio, una situazione che è in relazione essenziale con il peccato del primo uomo. Tuttavia 
sappiamo che non si tratta di un peccato personale, ma di un peccato "proprio" di ciascuno dei 
discendenti del primo uomo: di conseguenza è un vero peccato, che però va inteso in senso 
analogico e non univoco rispetto al peccato personale. 
 
3. Leone XIII (1878-1903) 
 
3.1. Documenti mariani di Leone XIII 
 

DOCUMENTO TITOLO ARGOMENTO DATA 

Lettera Enciclica SUPREMI APOSTOLATU Sul Rosario 01/09/1883 

Lettera 
Apostolica 

SALUTARIS ILLE Aggiunta dell’invocazione 
"Regina sacratissimi 
rosarii" nelle Litanie 
Lauretane 

24/12/1883 

Lettera Enciclica SUPERIORE ANNO Sul Rosario 30/08/1884 

Lettera Enciclica OCTOBRI MENSE Sul rosario 22/09/1891 

Lettera Enciclica MAGNAE DEI MATRIS Sul rosario 08/09/1892 



 4

Lettera Enciclica LAETITIAE SANCTAE Sul rosario  08/09/1893 

Lettera Enciclica IUCUNDA SEMPER Sul rosario 08/09/1894 

Lettera Enciclica AUDITRICEM POPULI Sulla recita del rosario per 
la riconciliazione con i 
fratelli separati 

05/09/1895 

Lettera Enciclica FIDENTEM PIUMQUE Sul rosario 20/09/1896 

Lettera Enciclica AUGUSTISSIME VIRGINIS Sul rosario 12/09/1897 

Lettera Enciclica DIUTURNI TEMPORIS Sul rosario 05/09/1898 

Lettera 
Apostolica 

PORTA UMANO GENERI Sulla consacrazione del 
nuovo tempio del Rosario 
presso il santuario di 
Lourdes 

08/09/1901 

  
3.2. La lettera enciclica "Octobri mense" 
L'Enciclica riassume i motivi fondamentali della devozione a Maria e tesse uno splendido elogio del 
Rosario. Maria merita tutta la nostra fiducia per due motivi. Prima di tutto perché essa è la creatura 
più potente presso Gesù per la sua maternità e più vicina a noi per la sua bontà. In lei vediamo 
perciò la naturale intermediaria presso il Figlio. In secondo luogo perché vediamo in Maria la 
dispensatrice materna di tutte le grazie compito da lei assunto per volontà di Dio a causa della sua 
cooperazione alla Redenzione, perché diede al mondo Gesù, sorgente della nostra salvezza. Tra 
le forme di culto a Maria, il Rosario è una tra le più gradite a lei, tra le più efficaci per noi. 
L'eccellenza del Rosario nasce dalla sua composizione intrinseca, essendo un mirabile intreccio 
delle verità sui misteri della Redenzione con le preghiere più belle. Se ben praticato, in esso la 
nostra fede si irrobustisce, la nostra pietà si sente animata a nuovo fervore, la nostra volontà viene 
eccitata al bene. Ciò spiega il favore che a questa devozione è stato riservato dai fedeli, che vi 
trovano soccorso nei pericoli più gravi della storia della Chiesa. Mosso da tali ragioni il papa 
raccomanda vivamente che si ricorra al Rosario con fiducia e perseveranza, unendo alla preghiera 
la penitenza, per ottenere ogni bene anche alla Chiesa. 
  
3.3. La lettera enciclica "Laetitiae sanctae" 

Secondo il papa, nel Rosario si può trovare il rimedio ai tre mali principali della 
società odierna: 

- Il primo è l'avversione alla vita umile e modesta che genera disamore per il proprio lavoro, invidia 
per chi ha maggiori ricchezze, corsa alle città che sono cariche di troppo facili lusinghe e 
aspirazione ad un'impossibile equiparazione di tutte le classi. La contemplazione del Rosario nei 
suoi misteri gaudiosi ci insegna a cercare la gioia nel vivere onesto e laborioso, secondo la nostra 
condizione; 
- Il secondo è la ribellione al dolore, che senza la luce della fede è visto come un'ingiustizia o un 
disordine che si deve e si può eliminare, per far posto a chimerici paradisi terrestri. Meditando i 
misteri dolorosi del Rosario che mostrano le sofferenze dell'innocente Figlio di Dio, comprendiamo 
il perché del dolore e riusciamo ad accettarlo dalle mani di Dio rendendolo così una potenza 
redentrice per noi e per gli altri e fonte di premio; 



 5

- Il terzo è la dimenticanza dei beni eterni. A questo rimedia la meditazione dei misteri gloriosi del 
Rosario che ci fanno intravedere quale vera felicità ci aspetta nell'altra vita. Se il Rosario sarà 
recitato assiduamente e compreso dai fedeli, porterà consolanti frutti di rinnovamento anche 
sociale. Per questo il papa lo raccomanda, e incoraggia anche l'istituzione delle confraternite ad 
esso intitolate. 
  
4. Pio X (1903-1914) 
  
4.1. Documenti mariani di Pio X 

DOCUMENTO TITOLO ARGOMENTO DATA 

Lettera Enciclica AD DIEM ILLUM Sul 50° anniversario della 
definizione dogmatica 
dell’Immacolata Concezione di 
Maria 

02/02/1904 

 
4.2. La lettera enciclica "Ad diem illum" 
Dalla proclamazione del dogma dell'Immacolata Concezione, Pio IX si riprometteva grazie speciali 
sulla Chiesa cattolica. Ha la Chiesa veramente ricevuto questi benefici? Si. Di questi immensi 
vantaggi la Chiesa è stata ed è testimone fino ai nostri giorni. A Lourdes ha avuto inizio la serie di 
innumerevoli benefici ottenuti da Dio per l'intercessione di Maria. Dalle apparizioni di Lourdes il 
papa prende lo spunto per dimostrare che in Maria abbiamo il mezzo più sicuro per quella 
restaurazione di ogni cosa in Cristo, che egli ha presentato come programma del suo pontificato. 
La Vergine, infatti, partecipe e custode dei misteri della fede, in ogni tempo è stata considerata 
come colei che dopo Gesù, è il più potente baluardo della difesa della fede cristiana. Il papa si 
ferma quindi a considerare diffusamente i motivi di questa funzione: a) soltanto per mezzo di Maria 
possiamo conoscere molti misteri della vita di Gesù, che solo a lei potevano essere noti; b) 
essendo Gesù il capo del corpo mistico, che è la Chiesa, la Vergine è anche la madre dei credenti, 
e tutti i cristiani sono stati spiritualmente generati da lei; c) Maria offre a Gesù la materia della sua 
carne, partecipa alla sua passione, lo offre come vittima al Padre, e perciò diventa Mediatrice, tra 
Dio e gli uomini, delle grazie della redenzione. 
Come conseguenza di tale verità, il papa precisa che il cinquantesimo anniversario del dogma 
dell'Immacolata Concezione deve significare una più perfetta conoscenza di Gesù, in una 
rinnovata vita spirituale. Il dogma dell'Immacolata poi, mentre insegna a fuggire il peccato, rafforza 
la nostra fede nella verità del peccato originale e della redenzione, entrambi verità fondamentali 
della nostra fede. Nella fiducia che le solennità dell'anniversario portino alla Chiesa tanti frutti di 
grazie a e di vita cristiana, il papa, seguendo l'esempio dei suo predecessori, concede una 
straordinaria forma di giubileo, da fruire dalla prima domenica di Quaresima sino alla festa del 
Corpus Domini, quasi in forma di "Anno santo mariano". 
 
5.1. Benedetto XV (1914-1922) 
 
5.1. Documenti mariani di Benedetto XV 

DOCUMENTO TITOLO ARGOMENTO DATA 

Lettera Apostolica INTER SODALICIA Sulla cooperazione di Maria alla 
Redenzione di Cristo 

22/03/1918 



 6

5.2. Le lettera apostolica "Inter sodalicia" 
Si tratta di un documento in apparenza minuscolo: una breve lettera rivolta alla romana 
Confraternita di Nostra Signora della Buona morte in data 22 marzo 1918. 
In realtà è molto importante perché il papa, facendo eco al suo predecessore Pio X, si pronuncia 
per la prima volta nella storia del magistero papale in modo chiaro e si direbbe "formale" in favore 
della dottrina che sostiene la cooperazione di Maria alla Redenzione di Cristo compiuta sulla 
Croce, con la sua partecipazione mistica alla immolazione del Figlio per placare la divina giustizia.  
Ecco un brano della lettera: 
"....Che proprio l'Addolorata venga eletta e invocata come Patrona di una buona morte, 
corrisponde meravigliosamente alla dottrina cattolica e alla pia tradizione della Chiesa....Perché i 
Dottori ritengono concordemente che, se la Beatissima Vergine non ha apparentemente avuto 
partecipazione alcuna alla vita pubblica di Gesù Cristo, e riappare, poi, all'improvviso, sulla via del 
Calvario e sotto la Croce, ella non vi può essere stata presente senza un disegno divino. Perché 
così ella soffrì e quasi morì con il Figlio suo sofferente e morente, così rinunciò per la salvezza 
degli uomini ai suoi diritti di madre su questo Figlio e lo immolò per placare la divina giustizia, 
sicché si può dire, a ragione, che ella abbia redento con Cristo il genere umano. Evidentemente 
per questa ragione tutte le diverse grazie del tesoro della redenzione vengono anche distribuite 
attraverso le mani dell'Addolorata.…". 
  
6. Pio XI (1922-1939) 
  
6.1. Documenti mariani di Pio XI 
 

DOCUMENTO TITOLO ARGOMENTO DATA 

Lettera Enciclica LUX VERITATIS Nel XV centenario del concilio 
di Efeso che proclamò la 
maternità divina di Maria 

25/12/1931 

Lettera Enciclica INGRAVESCENTIBUS 
MALIS 

Sul valore della devozione del 
rosario 

29/09/1937 

  
6.2. La lettera enciclica "Lux Veritatis" 
Questa Enciclica è scritta dal papa in occasione del XV centenario del Concilio di Efeso, nel quale 
fu perfezionata la dottrina cristologica e proclamata la maternità divina di Maria. 
Pio XI comincia con la rievocazione dello storico avvenimento; spiega l'essenza dell'eresia di 
Nestorio; descrive la figura e l’opera dei legati di Roma al Concilio; mette in rilievo come fosse 
palesemente riconosciuto il primato di Pietro, e infine come fosse condannato l'eresiarca. 
Illustra poi brevemente il dogma centrale riaffermato nel Concilio: che Cristo, cioè, è nello stesso 
tempo vero Dio e vero uomo, per la cosiddetta unione ipostatica; rinnova, in nome della famiglia 
dei credenti, la professione di fede di Pietro: "Tu sei il Cristo, il Figlio di Dio vivente" e asserisce 
che questa fede è conservata pura e integra nell'unica vera Chiesa di Cristo. 
Nella terza e ultima parte, quale corollario della dottrina, ricorda la divina maternità di Maria, a cui 
scioglie un inno filiale; ripete che in Maria, Madre di Dio e Madre nostra, è riposta la speranza dei 
singoli e di tutta la Chiesa; nel nome e per intercessione di lei auspica l'unità della Chiesa. 
  
 



 7

6.3. Le lettera enciclica "Ingravescentibus malis" 
L'Enciclica è scritta e datata da Castelgandolfo, dove il Papa, riavutosi da una grave infermità, 
ristora le sue forze.  
Egli si rivolge a tutti i credenti per dir loro che la Chiesa, come nelle sue passate lotte, così di fronte 
ai mali ed agli errori dei nostri tempi, fa ricorso al Rosario, che contiene in sé la sorgente di 
inestimabili beni per i singoli, per la società, per la Chiesa intera.  
Ne illustra poi l'intreccio, ne esalta l'eccellenza e ne inculca vivamente la recita, specialmente 
nell'ambito della famiglia.  
Verso la fine accenna alla sua personale infermità e protesta per uno scritto blasfemo contro la 
Vergine Maria. 
 
7. Pio XII (1939-1958) 
 
7.1. Documenti mariani di Pio XII 
 

DOCUMENTO TITOLO ARGOMENTO DATA 

Radiomessaggio BENEDICITE DEUM Ai fedeli riuniti a Fatima per il 25° 
anniversario delle apparizioni e 
consacrazione del genere umano 
al Cuore Immacolato di Maria. 

31/10/1942 

Lettera Enciclica MYSTICI CORPORIS La conclusione è una mirabile 
sintesi della dottrina mariana 

29/06/1943 

Lettera Enciclica COMMUNIUM 
INTERPRETES 

Per l’indizione di speciali 
preghiere alla Vergine nel mese 
di maggio a favore della pace. 

15/04/1945 

Lettera Enciclica DEIPARAE VIRGINIS Richiesta di parere all’episcopato 
sulla definibilità del dogma 
dell’Assunzione 

01/05/1946 

Lettera Enciclica MEDIATOR DEI Sulla mediazione 20/11/1947 

Lettera Enciclica AUSPICIA QUEDAM Indizione di pubbliche preghiere 
alla Vergine per ottenere il dono 
della la pace. 

01/05/1948 

Costituzione 
Apostolica 

MUNIFICENTISSIMUS 
DEUS 

Definizione dogmatica dell’ 
Assunzione di Maria al cielo 

01/11/1950 

Lettera Enciclica INGRUENTIUM 
MALORUM 

Sulla recita del Rosario nel mese 
di ottobre 

15/09/1951 

Lettera Enciclica FUNGENS CORONA Indizione dell’Anno mariano in 
occasione del 1° centenario della 
definizione dogmatica 
dell’Immacolata Concezione 

08/09/1953 



 8

Lettera Enciclica AD CAELI REGINAM Istituzione della festa della 
regalità di Maria. 

11/10/1954 

Lettera Enciclica LE PELERINAGE DE 
LOURDES 

Nel 1° centenario delle 
apparizioni 

02/07/1957 

 
7.2. La costituzione apostolica "Munificentissimus Deus" 
  
Il contenuto della Costituzione dogmatica che definisce l'Assunzione di Maria al cielo in anima e 
corpo come verità rivelata da Dio, si può riassumere così: Dopo una prima parte nella quale si 
mette in rilievo l'armonia di tutti i privilegi mariani e particolarmente l'intima connessione tra 
l'Immacolata e l'Assunzione, Pio XII rende conto delle petizioni a favore della definizione e della 
sua attività durante la consultazione fatta a tutti i vescovi del mondo su questo argomento. Quindi, 
preso atto del consenso unanime del popolo cristiano circa la morte e l'assunzione di Maria al 
cielo, presenta la testimonianza della liturgia e dei Santi Padri e Dottori, per poi analizzare il 
fondamento che la Scrittura può offrire su questo tema. In seguito ritorna sulla linea della 
testimonianza, rilevando il sentire dei dottori del Medioevo fino a quelli più recenti del XVIII secolo. 
E dopo aver ricordato di nuovo il fondamento scritturistico e teologico di questa verità mariana, 
afferma: "Riteniamo giunto il momento prestabilito dalla Provvidenza di Dio per proclamare 
solennemente questo privilegio di Maria Vergine". Prevedendo, per questo gesto, molti e graditi 
frutti per tutta la Chiesa e per l'umanità, giunge alle parole della definizione. Il contenuto e le parole 
definitorie suggeriscono alcune importanti osservazioni:  
1. A partire da questo momento si troviamo di fronte ad un dogma di fede e non ad una pia 
opinione, più o meno plausibile;  
2. Siamo di fronte ad una verità rivelata: cioè di fronte a una realtà che non poteva essere 
conosciuta, come tale, con le sole forze naturali o con la sola luce della ragione. Si tratta inoltre di 
una verità contenuta nella rivelazione, in una relazione intima ed essenziale con tutto quello che è 
il messaggio della salvezza;  
3. Il documento riconosce che è una rivelazione implicita dato che viene emessa in connessione 
con altre verità cristologiche e mariane appartenenti al deposito della rivelazione;  
4. Esiste una intima connessione tra l'Assunzione e altre verità rivelate come:  
- l'incomparabile dignità della maternità divina; 
- la misteriosa unione di Maria con Cristo fino al punto che la sua esistenza fu prevista e decretata 
nel medesimo e unico decreto in cui fu prevista e decretata la presenza del Redentore tra gli 
uomini;  
- la concezione immacolata di Maria come conseguenza della sua pienezza di grazia; la verginità 
senza macchia della sua divina maternità;  
- la sua condizione di generosa socia del divino Redentore, vincitore definitivo del peccato e della 
morte, che la portò a condividere come nessun altro il trionfo del Figlio Redentore; la sua insigne 
santità, superiore a quella di tutti gli uomini e gli angeli. 
 
 
 
 
 
 



 9

8. Giovanni XXIII (1958-1963) 
 
8.1. Documenti mariani di Giovanni XXIII 

DOCUMENTO TITOLO ARGOMENTO DATA 

Lettera Enciclica GRATA RECORDATIO Invito alla preghiera del Rosario 
nel mese di ottobre per la pace e 
il prossimo Concilio Ecumenico. 

26/09/1959 

Lettera Apostolica IL RELIGIOSO 
CONVEGNO 

Recita del Rosario nel prossimo 
mese di ottobre 

29/09/1961 

Lettera Apostolica OECUMENICUM 
CONCILIUM 

Recita del Rosario per la riuscita 
del Concilio Ecumenico 

28/04/1962 

  
8.2. La lettera enciclica "Grata recordatio" 
A un anno dalla sua elezione al sommo pontificato, Giovanni XXIII scrive la sua prima enciclica 
partendo dai ricordi giovanili sul movimento di devozione mariana suscitato da Leone XIII con le 
sue Encicliche sul Rosario e, dopo aver accennato ad alcuni avvenimenti ecclesiali dell'anno 
trascorso e ai problemi agitati nel mondo in quel momento, in ordine ad una pace con giustizia, si 
rivolge anch'egli all'episcopato, al clero e al popolo cristiano per proclamare la certezza che "Dio è 
l'unica salvezza e redenzione nostra" e per raccomandare la pratica del Rosario specialmente 
nell'imminente mese di ottobre. Tra le intenzioni che affida ai fedeli che accoglieranno 
l'esortazione, c'è anzitutto quella di pregare per "un impegno delle coscienze rette nel promuovere 
il vero bene dell'umana società", poi vi è il buon esito del Sinodo Romano e la prospettiva 
ecumenica del Concilio da lui annunciato, dal quale la Chiesa dovrà ricevere tale incremento che 
sia di invito e incitamento salutare anche per i fratelli e i figli separati dalla Sede Apostolica. 
 
8.3. La lettera apostolica "Il religioso convegno" 
Nell'imminenza del mese di ottobre, il papa dirige all'episcopato e ai fedeli dell'orbe cattolico questa 
lettera nella quale prende lo spunto dal Convegno per la pace da lui indetto e presieduto a 
Castelgandolfo il 10 settembre 1961 e dalla visita alle catacombe di S. Callisto da lui compiuta 
pochi giorni dopo, allo scopo di pregare per la pace, per passare alla raccomandazione della recita 
del Rosario per lo stesso fine.  
Il papa, che si è ricollegato all'insegnamento sociale di Leone XIII emanando l'Enciclica Mater et 
Magistra, ora rammenta le Encicliche sul Rosario di quel pontefice, che in momenti di grave 
difficoltà per la Chiesa invitava insistentemente il mondo cristiano a ricorrere a Maria.  
Sull'esempio di Leone XIII e dei suoi successori, anche Giovanni XXIII vuole esporre e 
raccomandare il Rosario, del quale esalta le preghiere vocali che lo accompagnano, ma anche e 
specialmente il triplice elemento che ne costituisce la sostanza: cioè la contemplazione mistica, la 
riflessione intima, l'intenzione pia che si attuano in ogni "mistero" come davanti a un quadro che 
riflette nella vita di ognuno la luce degli esempi di Gesù e di Maria. In tale modo il Rosario "in 
questi suoi elementi, insieme riuniti sulle ali della preghiera vocale" e ad essa intrecciati "come in 
un richiamo lieve e sostanzioso, diventa una preghiera piena di calore e di fascino spirituale".  
Il papa illustra inoltre le varie forme con cui può essere recitato il Rosario, ossia come preghiera 
privata o come preghiera comunitaria e universale. Non tralascia un ricordo personale sulla 
restaurata cappella del Rosario nella basilica dei Santi Giovanni e Paolo a Venezia, per concludere 



 10

con una invocazione al Rosario di Maria, che è preghiera di pace nei cuori e per tutte le genti 
umane. 
  
9. Concilio Ecumenico Vaticano II (1962-1965) 
 
9.1. Principali riferimenti mariani nei documenti del Concilio 
 

DOCUMENTO TITOLO RIFERIMENTO DATA 

Costituzione sulla 
Sacra Liturgia 

SACROSANTUM 
CONCILIUM 

n. 103 04/12/1963 

Costituzione 
dogmatica sulla 
Chiesa 

LUMEN GENTIUM Capitolo VIII: La B. V. Maria 
madre di Dio nel mistero di 
Cristo e della Chiesa (52-69) 

21/11/1964 

Decreto 
sull’Ecumenismo 

UNITATIS 
REDINTEGRATIO 

nn. 14, 15, 20 21/11/1964 

Decreto sul 
rinnovamento 
della vita religiosa 

PERFECTAE 
CARITATIS 

n. 25 28/10/1965 

Decreto sulle 
relazioni della 
Chiesa con le 
religioni non 
cristiane 

NOSTRA AETATAE n. 3 28/10/1965 

Decreto 
sull’apostolato dei 
laici 

APOSTOLICAM 
ACTUOSITATEM 

n. 4 18/11/1965 

Decreto sul 
ministero e la vita 
sacerdotale 

PRESBUTERORUM 
ORDINIS 

n. 18 07/12/1965 

  
9.2. Il Cap. VIII della Costituzione dogmatica "Lumen Gentium" 
Per la prima volta un Concilio Ecumenico ha svolto in modo così ampio, organico e completo la 
dottrina cattolica su Maria SS., sottolineando la sua relazione con la Chiesa già nella sua 
collocazione strutturale, ossia come capitolo finale e quasi coronamento della Costituzione 
dogmatica sulla Chiesa, ma anche nella concezione e nello svolgimento tematico intorno all'idea 
sintetica espressa dal titolo : La B. Vergine Maria Madre di Dio nel mistero di Cristo e della Chiesa. 
Sul filo della S. Scrittura e con riferimenti ai testi più significativi della secolare tradizione della 
Chiesa, il testo presenta all'inizio Maria nel disegno divino della salvezza, espone e svolge poi la 
dottrina sulla funzione di Maria nell'economia della salvezza, la relazione tra Maria e la Chiesa, il 
culto che per lei si ha nella Chiesa, e infine le ragioni che ci fanno guardare a Maria come a segno 
" di certa speranza e di consolazione per il pellegrinante popolo di Dio", secondo la proiezione 
escatologica della storia della Chiesa. 



 11

Vediamo così passare dinanzi al nostro sguardo, come in un nuovo e originale rosario di misteri, i 
paragrafi dedicati a Maria nell'Antico e nel Nuovo Testamento, e in particolare - quanto al Nuovo 
Testamento - a Maria nell'Annunciazione, nell'infanzia di Gesù, nella sua passione, morte e 
resurrezione, e nella vita della Chiesa dopo l'ascensione. 
Segue l'approfondimento della relazione tra Maria e la Chiesa come partecipazione all'opera di 
Cristo mediatore, e quindi sulla sua cooperazione alla Redenzione come svolgimento di una 
funzione salvifica subordinata a Cristo, sulla sua dignità di modello e tipo della Chiesa, e pertanto 
sulle virtù di Maria che la Chiesa e i cristiani devono imitare. Per questa sua posizione e funzione 
nella Chiesa e nella vita cristiana, Maria SS. è degna del culto speciale a lei riservato nella dottrina 
e nella storia, che il Concilio approva e incoraggia. 
Il documento termina con un richiamo conclusivo a Maria come "segno di speranza per il popolo di 
Dio", comprendente anche i cristiani separati dalla comunione cattolica, specialmente gli orientali, 
che si mantengono così devoti alla Vergine Madre del Signore e Salvatore. Per una piena unione 
di tutti, anche dei popoli non ancora cristiani, "in un solo popolo di Dio", il Concilio raccomanda e 
chiede "insistenti preghiere" a Colei che "con le sue preghiere aiutò le primizie della Chiesa".  
  
10. Paolo VI (1963-1978) 
 
10.1. Principali documenti mariani di Paolo VI 

DOCUMENTO TITOLO DOCUMENTO DATA 

Discorso di 
chiusura della III 
sessione del 
Concilio 

  Il papa proclama Maria SS. Madre 
della Chiesa 

21/11/1964 

Lettera Enciclica CHRISTI MATRI Sul rosario 15/09/1966 

Esortazione  
Apostolica 

SIGNUM MAGNUM Nel 50° anniversario della 
apparizioni di Fatima e sul titolo di 
Maria "Madre della Chiesa" 

13/05/1967 

Esortazione  
Apostolica 

RECURRENS 
MENSIS OCTOBER 

Sul IV centenario dell’istituzione 
del rosario 

07/10/1969 

Esortazione  
Apostolica 

MARIALIS CULTUS Sul culto della B. Vergine Maria 02/02/1974 

  
10.2. L’esortazione apostolica "Signum magnum" 
In connessione con il Concilio e con riferimento al magistero mariano dei suoi predecessori, tra i 
quali specialmente Leone XIII e Pio XII, il papa scrive questa bellissima esortazione apostolica, 
che sembra preannunciare la "Marialis Cultus". Paolo VI approfondisce due punti della dottrina e 
della devozione mariana che gli stanno particolarmente a cuore: a) i dati biblici su Maria, ancella 
del Signore, madre della Chiesa, educatrice dell'umanità redenta, esempio della dedizione al 
servizio di Dio e dei fratelli; b) il vero senso della devozione a Maria nella dottrina della Chiesa. 
 
 
 



 12

10.3. L’esortazione apostolica "Marialis cultus" 
Quasi a completamento e sviluppo dell'insegnamento conciliare sul culto di Maria, Paolo VI scrive 
uno dei più pregevoli documenti del suo pontificato e di tutto il magistero mariano dei pontefici 
romani. Partendo dal riconoscimento dei primi positivi risultati della riforma conciliare nel campo 
liturgico, ma anche dalla constatazione dei grandi mutamenti psicologici e socioculturali prodottisi 
nel mondo contemporaneo, Paolo VI intende riproporre le ragioni e i modi di culto a Maria in 
maniera adeguata alle esigenze della mentalità e del costume del nostro tempo.  
La prima parte del documento tratta del culto alla Vergine Maria nella liturgia restaurata secondo lo 
spirito e le norme del Concilio, sia nello svolgimento dei vari "tempi" dell'anno, sia nelle particolari 
celebrazioni in onore di Maria (feste e memorie) universali e particolari. Del contenuto mariano 
della liturgia, il papa rileva alcuni aspetti e temi interessanti: il riferimento a Maria nelle stesse preci 
eucaristiche, la ricchezza teologica e spirituale delle preghiere, delle letture, degli inni ecc. sia nel 
Messale, nel Lezionario, nella Liturgia delle Ore, sia nei nuovi rituali dei Sacramenti. Di qui Paolo 
VI passa a parlare dell'atteggiamento spirituale con cui la Chiesa celebra e vive i divini misteri 
avendo come modello Maria, che è la Vergine in ascolto, la Vergine in preghiera, la Vergine 
Madre, la Vergine offerente in unione perfetta con Cristo; e con la Chiesa nel suo insieme, anche i 
singoli cristiani sono chiamati all'imitazione di Maria nella pietà, nella vita spirituale, nel culto. Sono 
pagine bellissime, nelle quali si delinea un piccolo sommario di squisita spiritualità ispirata alla 
Vergine Maria.  
La seconda parte dell'Esortazione, densa di riferimenti al magistero biblico, patristico, conciliare, 
teologico della tradizione cristiana, dà le ragioni, le norme, le vie per il rinnovamento della pietà 
mariana. Anzitutto illustra la nota trinitaria, cristologica ed ecclesiale del culto alla Vergine. Poi 
aggiunge quattro orientamenti per il culto stesso, che deve essere biblico, liturgico, ecumenico, 
antropologico, in armonia con la migliore tradizione della Chiesa e con le più genuine esigenze 
della spiritualità odierna. Nella terza parte il papa dà alcune indicazioni circa i pii esercizi 
dell'Angelus Domini e del Rosario. Di quest'ultimo spiega in modo mirabile i contenuti, le forme, i 
metodi, allineandosi così con i suoi predecessori che più perspicuamente ne hanno parlato: Leone 
XIII, Pio XI, Pio XII e Giovanni XXIII. 
Nella conclusione il papa sottolinea in sintesi il valore teologico e pastorale del culto mariano.  
Uno studio più approfondito sulla "Marialis cultus" sarà fatto nel prossimo capitolo dedicato alla 
presenza di Maria nella Liturgia della Chiesa.  
 
11. Giovanni Paolo II (1978 -2004 ) 
 
11.1. Principali documenti mariani di Giovanni Paolo II 

DOCUMENTO TITOLO DOCUMENTO DATA 

Lettera Enciclica  REDENTORIS MATER Sulla presenza della B. V. 
Maria nella vita della Chiesa in 
cammino 

25/03/1987 

  
11.2. La lettera enciclica "Redentoris mater" 
Di questa Enciclica, lo stesso Giovanni Paolo II nel discorso rivolto ai pellegrini nella basilica di S. 
Pietro il 16 marzo 1987, ha detto: "L'ho pensata da tempo, l'ho coltivata a lungo nel cuore..... 
Questa Enciclica consiste sostanzialmente in una "meditazione" sulla rivelazione del mistero della 
salvezza, che a Maria è stato comunicato all'alba della Redenzione ed al quale lei è stata chiamata 



 13

a partecipare e a collaborare in modo del tutto eccezionale e straordinario. È una meditazione che 
ripercorre e, per certi aspetti, approfondisce il magistero conciliare circa il posto che Maria 
Santissima occupa nel mistero di Cristo e della Chiesa. Le riflessioni che ne scaturiscono spaziano 
sull'orizzonte biblico, dai suoi esordi alle simboliche visioni dell'Apocalisse, cariche di mistero, sul 
mondo che verrà. L'indole cristologica del discorso sviluppato nell'Enciclica, si fonde con la 
dimensione ecclesiale e con quella mariologica. La Chiesa è il Corpo di Cristo che si protende 
misticamente nei secoli. Maria di Nazareth ne è la Madre. Madre della Chiesa. Perciò la Chiesa 
"guarda" Maria attraverso Gesù come "guarda" Gesù attraverso Maria. Questa reciprocità ci 
consente di approfondire incessantemente, insieme con il patrimonio delle verità credute, l'orbita 
dell'ubbidienza della fede che contrassegna i passi dell'eccelsa Creatura. Serva del Signore, 
Madre, discepola, essa è modello, guida e sostegno nel cammino del popolo di Dio nelle tappe più 
incisive". 
Fin dall'introduzione il papa presenta Maria al centro dell'economia della salvezza, quasi "stella del 
mattino" e aurora d'avvento in ordine al natale storico di Cristo e quindi anche al passaggio dal 
secondo al terzo millennio cristiano, ormai prossimo, nel quale la Chiesa si propone di favorire una 
rinascita spirituale e religiosa dell'umanità. 
Nella prima parte viene delineata da figura di Maria attraverso i testi biblici con tratti eccezionali 
che lasciano trasparire la profondità del mistero di Maria inserito nel mistero di Cristo.  
Nella seconda parte viene riassunta con formula felice la tradizione cristiana e la dottrina cattolica 
sulla missione di Maria, serva del Signore a servizio di tutti i suoi fratelli bisognosi di redenzione, 
nella vita della Chiesa e di ogni cristiano, attraverso la sua mediazione materna, alla luce dell'unico 
mediatore Cristo, la cui mediazione non riceve alcuna integrazione, né alcun supplemento dalla 
cooperazione ministeriale di Maria. Il senso dell'anno mariano 1987/88 si rileva da queste 
premesse biblico - teologiche: "desidero far risaltare la speciale presenza della Madre di Dio nel 
mistero di Cristo e della sua Chiesa", in continuazione con la mariologia conciliare, che il papa 
ripropone alla lettura e riflessione di tutti come fonte di luce per la dottrina e per la vita. 
 


